
 

1 
 

祂用榮耀和美德召我們 02 

 

郭定强弟兄 
  



 

2 
 

弟兄姊妹們平安，實在感謝主的恩典，我們可以一同在祂面前聚集。我深深地

相信，主要把祂天上的祝福賜給我們。人的話算不了甚麼，我在主面前禱告，求主

親自向我們說話。我們還是一同來讀一點主的話。 

 

讀經： 

【賽四十三 7】就是凡稱為我名下的人，是我為自己的榮耀創造的，是我所作

成，所造作的。（這是大會的主題經文。） 

【彼後一 3】神的神能已將一切關乎生命和虔敬的事賜給我們，皆因我們認識

那用自己榮耀和美德召我們的主。 

【說明】這是我負擔的那部分。 

【約十七 4】我在地上已經榮耀祢，祢所託付我的事，我已成全了。父啊，現

在求祢使我同祢享榮耀，就是未有世界以先，我同祢所有的榮耀。 

【約十七 22】祢所賜給我的榮耀，我已賜給他們，使他們合而為一，像我們

合而為一。 

 

禱告 

主，我們都讀了祢的話，求聖靈在這些話裏頭吹氣，好讓我們讀的不是字句，

這些話在我們裏頭真成為我們的靈和生命。主，求祢親自向我們顯現，好讓我們都

看見祢榮耀的自己。禱告奉耶穌基督的名。阿們！ 

 

神的旨意是要我們有份于祂的榮耀 

弟兄姊妹都知道這次大會的主題“你們是我為自己的榮耀創造的”。昨天晚上，

我把我的負擔跟弟兄姊妹分享了一點，我們這位主用祂自己的榮耀和美德來呼召我

們。我們裏頭應該何等激動，因為我們的主用祂自己的榮耀和美德來呼召我們。換

句話說，我們將來的結局就是榮耀，就是基督的美德。主所作的一切就是榮耀，就



 

3 
 

是要把基督彰顯出來。 

今天早上我願意先問弟兄姊妹一個很簡單的問題：你榮耀嗎？這個問題你不用

回答，也不用在我面前表態。我從小一直都感覺我自己一點榮耀都沒有，從小沒有

人稱讚我長得很美，從來沒有的。只是說我一天到晚很頑皮，要勸我說：“哎呀！

郭定強，你乖一點好不好？”我從來沒有感覺自己有榮耀，用外國人的話說就是

Who cares?誰在乎呢？到底榮耀不榮耀，這件事情我自己不在意，我周圍的人好像

也不在意。弟兄姊妹，很可能你對自己有沒有榮耀不是那麼在意：“哎呀！隨便吧，

榮耀不榮耀跟我沒有關係，我得著救恩就好了；只要我不下地獄，我將來有榮耀的

盼望，能夠到天上去，那就足夠了。我榮耀不榮耀不要緊，那有甚麼關係呢？”我

們可以不在意，我們感覺不榮耀也無所謂，就像從小到大一直都沒有人稱讚我有甚

麼好處。但是，你可以不在意，你可以說：“我榮耀不榮耀沒關係，我在人群當中，

茫茫人海裏頭，誰也找不到我，在人當中我是最平凡最平凡的一個。我樣子也不太

美，我頭腦也不見得比人家聰明，我作起事情來也不見得有甚麼作得很好，我感覺

我是平凡得不得了的一個人。”弟兄姊妹，你可以不在意你有沒有榮耀，感覺榮耀

不榮耀對自己來說好像不重要；但這不是神的心意。 

神的旨意是甚麼呢？神的旨意是我們每一個人都能夠有份在這個榮耀裏。這是

神永遠的旨意。以賽亞告訴我們說，我們被創造有個目的，就是為了神的榮耀而被

造的。你看看自己就知道這是不簡單的事情。不管別人給你甚麼樣的評價，也不管

你自己如何評價自己，但有一個不能改變的事實，那是甚麼呢？神要把榮耀給我們，

我們是為著神的榮耀而被創造的。如果你真看見這個，你就會發覺你在地上的生活

不一樣，你的生命就不同。為甚麼？因為我們跟神的榮耀發生關係。 

 

世人都虧缺了神的榮耀 

我們都非常清楚救恩的故事，今天早上我們再稍微溫習一下。我昨天說過，照

著神的旨意，我們都披戴著神的榮耀，要把神的榮耀彰顯出來。但在羅馬書第三章

告訴我們一句叫人非常傷感的話，就是“世人都犯了罪，虧缺了神的榮耀”。世人

都犯了罪，神的榮耀就不能彰顯了。那怎麼辦呢？本來照著神的旨意，我們應該把



 

4 
 

神的榮耀彰顯出來。如果是我的話，你們這些人既然不能彰顯神的榮耀，那就算了，

我重新造一個族類，再把另外一批人作出來，然後這批人就能夠把神榮耀彰顯出來。

不可以嗎？感謝神，祂絕對有這個能力，但神不作這個事情。如果我們的神作這個

事情，我們這班人就沒有盼望了。我們根本是虧缺神榮耀的一班人。 

 

神作挽回的工作 

感謝神，我們神說，祂要作拯救的工作。換句話說，這是神愛的表現，神愛我

們。照著我們自己，我們可能自暴自棄，我們對自己一點盼望都沒有，我們都放棄

了，我們只會虧缺神的榮耀。神的榮耀怎麼能從我身上表現出來呢？放棄唄。但神

愛我們，神說：這樣，我就作挽回的工作。神要作一件事情，讓我們都能夠有份這

個榮耀。 

 

神子本有神的榮耀 

剛才我們讀約翰福音，我想我們都懂【約十七 4】這段經文：有一個榮耀是在

創世之前的榮耀，是神兒子的榮耀。用希伯來書的話說是神榮耀所發的光輝，是神

本體的真像。在祂裏頭沒有改變，也沒有轉動的影兒。在創造的起初，神的兒子就

有這個榮耀。這是自有永有的榮耀，這是到永恆的榮耀，這是神格裏頭的榮耀。這

位三而一的神，祂們共用一個榮耀，這個榮耀充滿在宇宙當中。連基路伯在這裏，

他的眼睛都不能夠打開，他遮蔽著自己，不能在神面前抬起頭來。這個榮耀何等尊

貴。 

 

神的兒子道成肉身成為人子贏得榮耀 

對於這個榮耀，我們這班人一點辦法都沒有。神說：那怎麼辦呢？這些人都虧

缺了我的榮耀，我要把榮耀給他，但是他得不到這個榮耀；這班被造的人，只有虧

缺神的榮耀，他們變成了罪人。神跟罪不能夠有任何一點相容。那怎麼辦？怎麼能

得到榮耀呢？這個榮耀怎麼進到我們生命裏頭呢？感謝主，我們的主耶穌基督，祂



 

5 
 

是神的兒子，祂有一個榮耀是創世之前與父神同享的榮耀。祂怎麼作？祂放下祂那

個榮耀，祂把那個創世之前與父同享的榮耀放下來，祂成為了人子。聖經告訴我們

兩個榮耀，一個叫神子的榮耀，這一個是我們沒辦法夠得上的；還有一個榮耀叫作

人子的榮耀。 

只有祂成為人子，才能成功救贖；只有祂成為人子，我們這班人才有盼望；只

有祂成為人子，祂才能在十字架上為我們贖罪；只有祂成為人子，才為我們開了一

條又新又活的道路。希伯來書告訴我們說，這位人子為人人嘗了死味。神子是不可

能死的，永遠的生命在祂裏頭。但感謝神，這位主耶穌成為人子，祂成為人子，就

能夠為人人嘗了死味，然後就把我們這一班因著怕死而為奴僕的人救拔出來。因為

祂是人子，祂勝過死亡，今天我們就不懼怕死亡了。約翰說，祂手裏拿著死亡和陰

間的鑰匙。主說：“我曾死過，現在又活了，直活到永永遠遠。”主在地上不是這

樣說嗎：“沒有人奪我的命去，是我自己舍的。” 

神的旨意是要我們得榮耀，很遺憾，我們的存在卻是虧缺神的榮耀。每一個在

地上走動的人都有一個發表，就是虧缺了神的榮耀。每一個人被創造應該是彰顯神

榮耀的，但是地上那麼多人在走動的時候，每一個都是一個標本——這是一個虧缺

神榮耀的人。你自己不介意，你說：哎，有甚麼關係呢？我好好作人就是了，我好

好享受享受生活就好了。我要看看吃甚麼、穿甚麼，那就滿足了。弟兄姊妹你滿意

了，但神不滿意。神說，這不行的，每一個人都應該彰顯神的榮耀，不能虧缺神的

榮耀。所以神的兒子成為人子，在我們生命的當中來成就神一切的旨意，這是福音

的故事。今天早上，我不需要把這個故事重新再說一遍，我想我們都知道的。 

當我們主在地上走完的時候，腓立比書告訴我們說，神就用右手把祂高舉，祂

得著天上、地上、地底下所有的權柄，祂贏得一個榮耀，這是人子的榮耀。這個榮

耀跟祂神子的榮耀是不一樣的。神子的榮耀是祂本來就有的，祂不需要作甚麼。但

是感謝神，這位耶穌基督，祂成為人子，在地上三十多年行走的時候，祂贏得了一

個榮耀。我們的神用右手把祂高舉，祂得著的這個榮耀是祂贏回來的。 

我舉一個不太恰當的例子，一個王子在皇宮裏頭，他可以得著很多的尊榮，底

下很多奴僕、大臣看見他都向他俯伏敬拜，這是王子有的榮耀。但有一天仇敵來了，

要進攻這個國家，王子說：“讓我去攻擊仇敵。”王子出去，他打勝了，他把仇敵



 

6 
 

擄掠了，把所有仇敵都打敗了，把仇敵所有的奴隸都釋放了。當得勝的軍隊回來的

時候，這位榮耀的王子帶著得勝回來，在他後面一群本來是怕死而作奴僕的人被釋

放回來，那也是一個榮耀。那是甚麼榮耀？是得勝的榮耀。這是人子的榮耀。 

 

主把人子的榮耀賜給我們 

我們感謝神，這個人子的榮耀是主來呼召我們一同有份的。在約翰福音第十七

章，祂說：祢賜給我的榮耀，我已經賜給他們了。第一個是祂與父神同享的榮耀，

我們不可能得到的。但是主說：祢賜給我的榮耀，我已經賜給他們了。親愛的弟兄

姊妹，今天我們每一個人應該在這個人子的榮耀裏頭有份。這是我們主所作的。 

 

主在我們生命中所作的都是為著叫我們得榮耀 

當我們主這樣作成祂榮耀工作的時候，我們在地上是有盼望的，主在我們生命

中所作的一切，那就是為著榮耀，叫我們能夠在這人子的榮耀裏有份。以弗所書第

二章說，我們都是祂手中的傑作，是在基督耶穌裏造成的。神所有的作為，沒有一

點是不榮耀的。就好像一個最有名的藝術家，他所畫的每一張畫都是價值連城的。

他的畫作掛在那裏，人家都說：“哎呀！這是名畫，是一個很有名的藝術家所畫的

畫。”這不過是地上的。我們的神所作的只有一個標準，就是神的榮耀；所有神的

作為只有一個結果，就是榮耀。所以我想保羅他心裏頭一定很激動，他說：我們本

來是神手中的傑作。這位宇宙的神，這位榮耀的神，萬物都是被祂創造的，祂來作

一個傑作，這一個傑作擺在宇宙當中，在宇宙中被展覽出來。那是甚麼呢？那就是

榮耀。當然了，今天我們看自己實在夠不上去，我們怎麼敢說把自己展覽在宇宙當

中呢？你怎麼說我自己夠榮耀，讓所有被造之物來觀看呢？不可能的。我們看自己

滿了殘缺，是不是？想想我們自己的生活，我們腦子所想的，眼睛所看的，嘴巴所

說的，手裏所拿著的，腳所走的路；原諒我說，沒有一個是榮耀的，沒有一點有神

榮耀的彰顯；都是骯髒，都是污穢，都是叫神的榮耀受到虧缺。但我們感謝神，我

們可以失敗，但我們的神從來不失敗；我們可以放棄自己，但神從來不放棄我們；

我們可以自己說“我有沒有榮耀無所謂了，算了吧”；但神說：“不！你要成為榮



 

7 
 

耀”。 

約翰福音第十七章是這位大祭司的禱告，我們的主站在神面前，祂跟神說：祢

賜給我的榮耀，我也給了他們。這是人子所作的，祂贏得這個榮耀，祂要分享這個

榮耀。這本來是只有人子才有的榮耀，但感謝主，因著這個救恩，我們能夠有份于

這個榮耀。保羅在羅馬書說：預先所知道的人又召他們來；所召來的人又稱他們為

義；所稱為義的人又叫他們得榮耀。這是主的工作。我們本來虧缺神的榮耀，但神

呼召我們，神稱義我們，然後叫我們得榮耀。 

 

主把生命給我們才能分享祂的榮耀 

這個榮耀本來是人子獨有的榮耀。人子說：我把生命給他們，如果他們沒有我

的生命，就不可能分享我的榮耀。在約翰福音第十二章，我們讀了就很清楚，那是

人以為的榮耀。希臘人要來見耶穌，門徒以為人子得榮耀的時候到了，那些哲學家

還要來請教耶穌問題呢。主耶穌知道人的心，這是地上的榮耀，算不得甚麼。主在

這裏禱告說：“父啊，榮耀祢的名。”天上有聲音說：“我已經榮耀了我的名，還

要再榮耀。”主還說：“一粒麥子不落在地裏死了，仍舊是一粒。”人子是那粒麥

子，祂不落在地裏死了，人子的榮耀永遠就保存著人子的榮耀，我們沒希望，我們

只看見一個完全的人。在人類歷史中有一個完全的人擺在我們跟前，我們看見了，

發現距離太遠太遠了，我們根本不可能夠得上，根本不能夠有份，不能夠分享。但

是主自己說，這粒麥子落在地裏死了，就結出許多的子粒來。這個初熟的果子，祂

充滿了榮耀，我們這些果子也因著落在地裏死了的這粒麥子，就把榮耀彰顯出來。 

 

以馬內利是神榮耀的福音 

這人子的榮耀是甚麼？祂告訴我們說，神與人同在的真實就在主的身上完全發

表出來了。我們讀馬太福音就很清楚，主耶穌的名字叫作以馬內利，就是神與人同

在。神怎麼與人同在呢？地上沒個一個器皿能夠盛裝神的榮耀，沒有一個器皿能夠

讓神與人在一起。但感謝神，神的兒子來了，祂是惟一的器皿，讓神能夠在祂裏面



 

8 
 

滿足。所以約翰說，道成了肉身，支搭帳棚在人的中間。神滿意了，神滿足了，神

的旨意成就了，神的榮耀就在人子身上彰顯出來。在啟示錄第二十一章我們看到，

寶座上有大聲音說：“看哪，神的帳幕在人間！”怎麼回事呢？神兒子的工作成就

了，在那個聖城新耶路撒冷。我們從來沒有看到過黃金是透明的，今天看到的黃金

閃閃發亮，但是不透明。感謝主，這超過人肉體的眼睛能夠看見的，這透明的金子，

把裏頭的榮耀完全發表出來。那個時候不需要點燈，不像今天我們需要點燈，神的

榮耀就充滿在整個殿裏頭。這個透明的用器，這個聖城新耶路撒冷，就是我們每一

位親愛的弟兄姊妹。聖城新耶路撒冷就是我們每一個聖徒被造成的，我們都成為透

明的金子。 

我要表達甚麼？我們把神的榮耀彰顯在這個宇宙當中。可以這樣說，我們遠遠

看到了，這是神的榮耀；但是我們走近來看，又看到有一個城牆。這城牆是每一個

聖徒所組成的，是神的榮耀，也是藉著我們把這個榮耀發表出來。神的心意滿足了，

所以在寶座上有大的聲音說：“看哪，神的帳幕在人間！”難怪保羅說，這個叫作

榮耀的福音。對保羅來說，這實在太榮耀了，他看見人子的工作，他看人子所作的

一切，他只能說這真是榮耀的福音。親愛的弟兄姊妹，今天我們得著這榮耀的福音，

這榮耀的福音到底要作甚麼呢？這榮耀的福音要給我們甚麼呢？這榮耀的福音叫我

們能夠有份於人子的榮耀，叫我們能夠把神的榮耀從我們生命當中彰顯出來。 

 

愛神就要讓神得著榮耀 

因此，不是你說自己有沒有榮耀沒關係，你可以沒有關係，但神的心意不滿足

啊。神為甚麼把我們擺在地上呢？神為甚麼花那麼多心思在我們生命裏頭作那麼多

的工作呢？ 

【羅八 28】是我們都很喜歡的經文：“我們曉得萬事都互相效力，叫愛神的

人得益處……”。我們是不是唯讀上面這段？我們都喜歡萬事都互相效力，叫我們

得益處。所以丟了工作沒關係，萬事互相效力，我找到更好的，我可以得到更好的。

這裏受了一點難處委屈沒關係，我還可以得到更美好的。這個觀念不太對，那我們

怎麼去理解呢？保羅說叫愛神的人得益處，甚麼叫愛神的人？當然如果要講的話，



 

9 
 

裏頭有太多的內容可以講。愛神的人，我想有一個特點，他要神得著榮耀。是嗎？

如果你真的愛神，你就在意我們神有沒有得著榮耀；如果你不愛神，只在意你自己

得著甚麼，你就不介意神在我們的生命當中有沒有得著榮耀。 

我想不需要舉太多地上的例子來說明，我想我們都能夠明白，都能夠瞭解。如

果你有個孩子，你真愛他，你把他裝扮得最好。如果是女孩，給她梳兩個辮子，穿

最好的裙子；如果是男生，給他穿得很得體。為甚麼？因為人家看見這個小朋友，

就知道他父母有沒有愛他，真愛孩子的父母總是把孩子裝扮得整整齊齊的。那這個

孩子呢？也是小心地穿衣服，他不要父母擔心，他要父母喜歡，他要父母從他身上

得著榮耀。這是愛的故事。 

 

主住在我們裏面就能發表神的榮耀 

我們怎麼愛神？我們要神在我們身上看到這個榮耀，我們能夠彰顯神的榮耀。

這個榮耀怎麼彰顯出來呢？我們的心是怎麼樣呢？很簡單地說，我們永遠要記得神

與我們同在，這是最簡單的道理。 

十條誡命中有很多的“不可以”。到底我們該作甚麼？我簡單地說明，如果你

知道主與你同在，你的生命自然就能夠發表神的榮耀；如果你知道神與你同在，所

有生命的要求就很自然地發表出來。但很多時候我們忘記了主的同在，很多時候我

們沒有來到主面前，不知道在我們生命當中祂跟我們在一起。會幕的故事、聖殿的

故事告訴我們，神在那裏，那裏就有榮耀。 

保羅說：“豈不知（每當保羅說豈不知，就是我們都該知）你們的身子就是聖

靈的殿嗎？”弟兄姊妹，當你知道神與你同在，知道人子祂所完成的工作就是以馬

內利——神與人同在——我們這樣卑污的人，主就在我們的裏頭。昨天我說了，我

們得著榮耀一個很重要的條件，就是在基督裏。在基督裏，我們就能夠進到榮耀裏

去，我們就不用懼怕；因為基督遮蓋了我們，祂是那萬古的磐石。 

我們在基督裏得著一切的豐富，但我們在地上怎麼把這個榮耀彰顯出來呢？那

就是基督在我們裏面。客觀的地位，我們在基督裏；主觀的經歷，基督在我們裏頭。



 

10 
 

如果基督在你裏頭，你難道不榮耀嗎？想想看，整個宇宙沒有一個容器能夠把基督

盛裝起來，這是神兒子的榮耀，這是何等的榮耀：神的兒子，這位基督今天在你裏

頭，祂在裏頭就是榮耀的發表。如果真知道神與人同在的實際，你就不用說你要過

一個甚麼聖潔的生活，不用告訴你說榮耀是怎麼一回事。很自然的，你就把聖徒該

有的生活發表出來。 

過去我在服事的時候，我有時候住在弟兄們的家裏，我非常感謝那些弟兄們的

接待。有的時候我到弟兄家，有的弟兄家裏還有小朋友。他們就跟他們的孩子說：

“這一個弟兄是來講道的，你在家裏不要弄得亂七八糟，東西從甚麼地方拿的，你

要把它放回去。晚上 10 點鐘以後別鬧，郭弟兄要休息。”哎呀，這小朋友怎麼樣？

他在那裏乖乖的，不亂丟東西，吃飯規規矩矩，晚上 10 點鐘也不能再鬧。到甚麼

時候可以得釋放？郭定強走了。“哎呀！太好了，自由了，我喜歡幹啥就幹啥了。” 

我要說的是甚麼？今天如果主在你裏頭，基督在你裏頭不是你喜歡作甚麼就作

甚麼，不是你要作啥就作啥，你喜歡怎麼樣就怎麼樣。有很多事情不是犯罪，好像

聖經也沒有明說你不能作。但為甚麼不作？因為基督在我們裏頭。為甚麼有些地方

你不能去？因為基督不能去啊。你有沒有跟主說：主，祢先等著，這個地方祢別去

啊，我自己去就好。有位弟兄去談生意就這樣禱告，他說：“主啊，我去談生意，

這些地方你最好別去，我在那裏講的話祢最好別聽。”會嗎？主在我們裏頭，祂永

不離開。我們怎麼配得？我們怎麼值得？這個神與人同在的實際怎麼成就在我們生

命當中？我們榮耀，因為主跟我們在一起。你知道嗎？你走在地上，天使看到這群

蒙恩的人，每一個都是那個器皿，這個器皿盛裝了神兒子的榮耀。這是我們的生活，

這是主在我們生命裏頭所作的。如果沒有看到這一個，我們就不懂得神所作的。 

 

萬事互相效力，叫神的榮耀從我們身上彰顯出來 

為了叫我們能夠把神的榮耀彰顯出來，羅馬書告訴我們，萬事互相效力，不是

只叫我們得到一點享受。為甚麼你的孩子那麼難辦呢？你要知道神要在其中得榮耀。

為甚麼你遇見那麼多的艱難呢？因為神在這裏要得著榮耀。為甚麼神把這麼好的工

作給你？你每年的薪水有 7位元數字，周圍的人都沒有。你拿了最多的錢，你高興，



 

11 
 

你買房子，你買車子，買最漂亮的衣服穿上。神為甚麼把這個給你啊？不是叫你享

受地上所有的東西，神要在你生命當中得著榮耀。順境也罷，逆境也罷，難處也罷，

我們的神都作一件事情——萬事在互相效力——叫我們這班渴慕神榮耀彰顯的人能

夠得著益處。甚麼是我們的益處？就是能夠成為這個器皿，讓神的榮耀從我們身上

彰顯出來。 

 

基督的美德 

彼得說，基督用祂自己的榮耀和美德來呼召我們，今天早上我們稍微來思想一

點主的美德。當然，我實在沒有足夠的口才，也沒有足夠的度量能夠把基督的美德

講得清楚。我深深地相信，很多年長弟兄在這方面所認識的遠超過我的認識。我今

天早上跟弟兄姊妹分享一點點，但願我們一同得著激勵，我們都要有個羡慕，看到

主用祂自己的美德來呼召我們。 

 

只為神旨意而活 

甚麼時候神的榮耀彰顯呢？當神的旨意得著成就，神的心意得著滿足，神的榮

耀就彰顯出來。弟兄姊妹，你有沒有想過，我們的主在地上三十多年，祂一生只有

一個總結，只有一句話：祂在地上所有的，就是神旨意的發表。祂所有的工作也好，

祂的行走也好，就是神旨意的成就。在基督那裏，祂生命不是分割的片段。沒有，

祂只有一個，就是神的旨意。除了神的旨意之外，沒有其他東西了。 

我們不一樣，我遇到很多弟兄姊妹跑來問我說：“郭弟兄，這是不是神的旨意？

這是神的旨意嗎？”我們把自己的生活分成好多個不同的片段。我們說：哎呀！這

個是神的旨意我遵守；這個就不用了，這個不用問主，自己搞定，這個我自然去作

就可以了。只在感覺生命有危機的時候，我們才跑到神面前來：神啊，祢必須要告

訴我，這是不是祢的旨意啊？這是祢的旨意，我就要走；若不是祢旨意，我就拒

絕。」那還算好的，有很多人連問都不問。我們不是把自己的生活分成了一點一點、

一段一段嗎？我在這裏服事是神的旨意嗎？我來作這個工作是神的旨意嗎？年輕弟



 

12 
 

兄們，你到這個學校念書是神的旨意嗎？我們都把它分成一段一段來問主。這沒有

錯，我們都需要知道神的旨意。但是我們主在地上怎麼樣呢？祂只有一件事情，祂

在地上只有一個目的，就是神旨意的成就。 

在希伯來書第十章我們讀到這樣的話，主基督來到地上的時候，祂說：祢為我

預備了身體，我來了，我就讓祢的旨意能夠成就在我的身上。對於我們的主來說，

祂為甚麼有一個身體呢？這個身體存在只有一個目的，就是神的旨意能夠成就。 

我可以這樣說嗎？為甚麼你到地上來呢？為甚麼你要在地上過幾十年的生活呢？

為甚麼你到這個學校讀書？為甚麼你拿到學位？為甚麼你跟這個姊妹走在一起？為

甚麼你能夠有一個男孩，一個女孩，幾個孩子？這一切都在我們生命當中不斷地發

生，不斷地發生。如果你說，我人生八十年、九十年、一百年就過去了，我跟其他

人一樣：人家吃飯，我也吃飯；人家去旅遊，我也去旅遊；人家念書，我也念書；

人家結婚，我也結婚；人家生了孩子，我也生了孩子；人家生病，我也生病；人家

死，我也死。有甚麼分別？有甚麼意義？我們每一個神的孩子有個最重要的分別，

一生是為著神的旨意而存在的。 

主耶穌在地上三十多年，祂所有的生活沒有別的要求，沒有別的需要，祂只有

一個——神的旨意。從外面看起來還是一樣，我們主也吃也喝，祂在木匠的家裏也

幫父親幹活，十二歲的時候也進到聖殿裏敬拜。在人看起來，這個小朋友一直成長，

跟其他人沒有分別。真的沒有分別嗎？人看不出來，但我們的父神知道，我們主在

地上只有一個目標，那就是神的旨意成就。今天基督在你裏面，這位要成就父神旨

意的基督在你裏頭。你要作甚麼？你就應該把神在你生命當中的旨意成就出來。三

十多年，我們在這裏一直提醒弟兄姊妹，我們感謝主，主一直都來告訴我們神永遠

的旨意。這不是我們的口號，不是擺在我們前頭好像遙不可及的東西，而是我們的

生活。我們主的一生，祂就是為了神的旨意而活著的。可以這樣說，如果把神的旨

意從基督的生活中拿開，基督就沒有必要到地上來了。這是人子的第一個美德，也

是神看見就歡喜的美德。不是你作了很多事情就是美德，也不是外面裝出來的就是

美德。 

記得我年輕的時候，我看見那些年長弟兄走路很慢，所以我也學著他走路很慢。

後來我才知道，他因為年紀老了，走不快了。他說話聲音很小很低，所以我講話的



 

13 
 

聲音也很低，不像今天嗓門那麼大。在我分享的時候，坐在我旁邊的弟兄才勉強聽

得見。我以為這是屬靈，我以為這是發表主的自己；錯了，真的是太錯了，不是這

樣。神怎麼得到榮耀？人子的美德是甚麼？祂的存在，祂活著只有一個目的，就是

神的旨意。祂沒有把生活分成片段，不需要。因為祂的生活，祂存在就是神旨意的

完全發表。 

 

謙卑 

關於基督的美德，我們肯定知道，那是謙卑。甚麼叫謙卑？謙卑實在是一個驕

傲的人不懂得的。讓一個充滿驕傲的人說謙卑，怎麼能說呢？我們可以把謙卑說很

多的話，但是當我們看到主自己的時候，就知道謙卑是甚麼。我們讀到腓立比書第

二章，那是謙卑最好的描寫。那裏怎麼說呢？祂與神同等不是強奪的。祂本來就得

著這創世之前的榮耀，祂不是強奪的。祂倒空祂自己，好像走臺階一樣，一步一步

從天上走下來，祂存心順服以至於死，且死在十字架上。我們讀到這裏就停了，我

們以為謙卑就是到這個死地，就停在這裏。對，謙卑的人是應該把自己置於死地，

但是如果我們把腓立比書第二章這段經文讀完，就知道當神把基督耶穌高舉，把超

乎萬名之上的名給祂的時候，我們的主作一件事情，祂把榮耀歸給父神。 

甚麼叫謙卑？一面來說，我們願意把自己置於死地。但是有的時候背十字架，

我們還會驕傲的，不是嗎？看到旁邊的弟兄，你有沒有說：“這個弟兄從來沒有背

十字架，他不像我，我是背著十字架天天跟隨主的人。”就是背十字架，我們還是

滿了驕傲，不是嗎？你說：“我為主死了”，在裏頭還是驕傲。甚麼時候真的發表

謙卑？當你得著所有的一切，你贏得了一切，你說：“這一切榮耀是神的，我一點

榮耀都沒有，我甚麼都沒有，一切榮耀要歸給父神。”講這話容易，但是在我們生

活裏頭真是這樣的嗎？我們有的時候在主面前禱告說：“主，謝謝祢把這個給我。”

我們享受主的恩典，我們享受主的祝福，我們享受主給我們的能力，我們享受主給

我們的安息。當我們在享受所有這一切的時候，我們有沒有感覺：主，感謝祢，這

一切都應該把榮耀歸給祢。 

我們的主在地上的生活，祂要把神的榮耀彰顯出來。我們看到主有各方面的美



 

14 
 

德，但感謝主，祂把榮耀歸給父神，祂就是那真正的謙卑。甚麼時候我們看見一個

人的謙卑？不是說他作了很大的事情，然後說一句“感謝主”。我們常把這句話掛

在嘴邊，我們說“感謝主、感謝主”，但心裏頭真的是要感謝主嗎？不單是感謝主，

我們還要把榮耀歸給神。這是神兒子的美德，祂這個美德來呼召我們，要我們在地

上過的是把榮耀歸給神的生活。 

 

聖潔 

當然我們看到我們主的聖潔，主的聖潔是祂的美德。甚麼叫作聖潔？聖潔不是

乾乾淨淨，聖潔的對面不是犯罪。聖潔最重要的意思是甚麼？就是被神所用，能夠

被神所用的就是聖潔。在宇宙中甚麼是最貴重的器皿呢？馬利亞的玉瓶不過是一個

預表，這個貴重的玉瓶裏放著香膏。最貴重的器皿是甚麼？就是能夠被神所用的器

皿。保羅在提摩太后書怎麼來呼召我們？他說：在大戶人家有金器、銀器、木器、

瓦器，我們要脫離卑賤，然後就成為貴重的器皿，合乎主用。甚麼叫作榮耀的彰顯？

就是成為那貴重的器皿，能夠被主使用。甚麼東西是貴重的呢？是在於誰在用它。

有的東西為甚麼那麼值錢呢？因為某人用過它，是不是？其實東西看起來很平常，

但是因為某人使用過它，我們就感覺這很貴重。 

今天基督的美德來吸引我們，基督的一生是那個至貴重的器皿，沒有任何一個

能夠使用祂，祂完全被分別出來。主自己說，祂聽見父所說的、看見父作的，祂才

作。祂說：父作事，我也作事，神吩咐我作的我才作。地上的人給主耶穌很多建議，

很多提議，有很多還是不錯的。像彼得跟主說：主啊，祢要愛惜祢自己啊，祢是神

的兒子，祢是基督，祢怎麼可能死在十字架上呢？祢怎麼可以呢？他給主提個建議：

祢要愛惜祢自己。主沒有答應，主清楚地知道，祂在地上只有一個目的，就是被神

所用。祂是那個至貴重的器皿，祂是最聖潔的器皿。聖潔是甚麼？聖潔原來不是外

面的，而是裏頭的。你跟主說：我的手被祢使用，我的腳被祢使用，我的嘴巴被祢

使用，我的耳朵被祢使用，祢來用它。這是我們主的美德。這位有美德的主來呼召

我們，叫我們一生被主使用。 

弟兄姊妹有沒有想過，有一天我們在天上，我不知道是不是這樣，這是我郭定



 

15 
 

強的版本。我們一群人都坐在這裏，我們都來交通，都來分享。然後有一個弟兄就

問了：“郭定強，說說你在地上怎麼被主用啊？某某姊妹，說說你在地上怎麼被主

用啊？”很可能你沒有話說，你說不出話來。為甚麼？我們記得馬太福音第七章的

話就怕了，是吧？主說：你們不是奉我的名傳道趕鬼嗎？我不認得你，你是誰啊？

你是作惡的人，離開我去吧。到底主說甚麼？我們忙這忙那，作這作那，以為為主

作了很多事情，將來在這個大會裏頭，可以被主表揚。我們說：哎呀！我為主作了

這個，作了那個。沒想到主這樣說：我不認得你，你是誰呀？弟兄姊妹，為甚麼不

認得？因為主只要看到基督，你被主所用，你所發表就是基督的自己；如果你在這

裏作所謂神的事工，你所表揚的是你自己，你所發表的是你自己，在你生命裏頭沒

有看到基督，這個器皿所發表的沒有看到基督；神說這一切的服事算不了服事，這

不是神所要的。我們怎麼被主使用？不是作了外面方方面面的事情。你說：我去看

望弟兄姊妹，我去傳了福音。這都是服事，沒有錯，這真的是服事；但更深的一個

問題要問的是，其中有多少的基督從你生命當中流露出來呢？在這個服事裏頭，你

這個器皿能夠有多少基督從裏頭發表出來呢？我們的主，祂的美德是甚麼？祂是那

個器皿，是被神所用，人看到這個器皿就看到神自己的榮耀。 

 

真實 

我們再往前看，在基督的美德裏頭還有一個，就是真實。很可惜，中文翻作真

理，就是把道理放得太重。其實原來的意思就是真。甚麼叫作真呢？換句話說，地

上一切都是虛假的，主的話說得很清楚，這一切都是影兒。希伯來書告訴我們說，

連律法的好處都不過是影兒，那實體乃是基督。我們的主在地上的美德是甚麼？祂

是真。甚麼叫作真呢？就是把神的心意真的發表出來。 

我在這裏不需要細細地說明，神把很多關係放在我們生活當中。我們作父親，

我們作孩子，這父子的關係真不真呢？當然真。但不是真，那個真，是天父跟我們

的關係。我們娶了妻子，丈夫與妻子的關係真不真呢？真的。但不夠真，那個真實

的夫妻關係乃是基督與教會。我們去上班，我們有自己的老闆或是底下的雇員，這

個主人與僕人的關係真不真呢？當然是真。但是也不夠真，只有我們與主才是真正

的關係，祂才是我們真正服事的目標。 



 

16 
 

約翰說得太到位了。我們每天都喝水有沒有？我講完下講臺就喝水了。但這個

水真不真啊？不真。主說我才是真正的活水，你喝了地上的水，還要再渴，還要再

喝，只有我才是真。我們吃飯有沒有？待會兒我們去餐廳吃飯，擺在前面一盤盤的

食物真不真啊？當然是真。但是也不真，主說：我是天上降下來的糧，吃我的就不

餓了，地上的飯吃完了還要再餓，你得著我就得著真正的飽足。只有我們的主是真。 

用簡單的話說，我們主的眼光跟人不同，祂用神的眼光來看所有地上的事，祂

看到這一切都會過去的，祂知道甚麼是永存的。祂對門徒說：你們不是看見這棵葡

萄嗎？我告訴你們，我才是真葡萄樹。這是我們主的美德。祂的真說到祂沒有虛假，

當然我們主沒有虛假，但這還不到位，主說，我是那個真的。所以主自己說：我就

是道路，我就是真實，我就是生命。這是主的自己。 

感謝主，主把祂自己給了我們。今天基督在我們裏面，這三方面我們都可以有

經歷了。我們看到甚麼是真的，看到生命的真實是甚麼，看到道路是甚麼。這個道

路也是方法，中文翻作道路，其實不但是路，還是一個方法。今天我們不是要尋找

方法嗎？很多人說這個事情怎麼辦，我們尋找方法，找到方法就可以解決事情。這

是人作事的方向，我們人作事情就是有困難就想方法。有句話是我最近才學會的：

“方法總比難處多。”就是說你不用怕，總有辦法的。對於我們來說，基督的美德，

祂就是一切的方法，只有祂的出現，只有祂的自己，才解決了人生所有的困難。 

 

榮耀的彰顯是藉著十字架 

我最後還必須要說的是，這個榮耀怎麼彰顯呢？都在十字架上。在那個時候最

羞恥的記號就是十字架，沒有一個人喜歡十字架。在那個年頭，如果你被判死刑，

那是沒辦法了。但是光叫你死還不夠，如果要判你死是掛在十字架上的話，那就是

最羞恥的記號。但我們可以這樣說，地上最羞恥的時候，那就是最榮耀的時候。為

甚麼？神的榮耀，神的旨意在這裏成就了。這個被掛在宇宙當中神的兒子，祂掛在

木頭上，祂頭上帶著荊棘的冠冕，荊棘說明咒詛；祂被舉起來，被舉起來說明是被

咒詛的。祂承擔人類所有的咒詛，把祝福傾倒下來。甚麼時候神的榮耀得著彰顯呢？

不是人對你的稱讚。人可能譏笑你，說：你看你作這個事多羞恥啊，你怎麼能作這



 

17 
 

個事呢？但我們主不是這樣看。我們主最榮耀最榮耀的時候，就是我們認為最羞恥

的時候，沒有人要的，我們主擁抱了十字架，祂被掛在木頭上。就好像我們常唱的

Fanny J. Crosby（芬妮·克羅斯貝）的那首詩歌：“十字架，十字架，永是我的榮

耀”（《聖徒詩歌》第 78 首）。這是我們主的美德。祂看見了，祂輕看地上的榮耀，

祂接受了最大的羞恥，讓神的榮耀彰顯出來。 

 

在十字架上是愛的榮耀 

不但這樣，在十字架上也是愛的榮耀，我就不用細細地說明了。這個榮耀發出

來的光輝就是愛，因為充滿了憐憫，充滿了包容，充滿了赦免。怎麼把這個榮耀發

表出來？在你生命裏頭有愛嗎？有包容嗎？有赦免嗎？有憐憫嗎？ 

 

在十字架上是得勝的榮耀 

然後我們在十字架上看到主得勝的榮耀。我們主在十字架上藉著死敗壞掌死權

的魔鬼，祂得勝了，祂勝過了仇敵。祂復活了，祂把復活的生命給我們，祂把神兒

子的生命給我們。如果祂沒有這得勝的榮耀，我們就得不著神兒子的生命，我們在

地上就沒有能力過一個得勝的生活。 

 

主再來的榮耀 

祂在十字架上不單是愛的榮耀，不單是得勝的榮耀，我們還有一個盼望，就是

主再來的榮耀。我喜歡剛才我們唱的詩歌，前面姊妹寫得真是到位，當我們主再來

的時候，我們沒有別的話可以說了，我們說：榮耀，榮耀，哈利路亞！裏頭的祝福

太多了，我想你們都知道。保羅說，有一天我們卑賤的身體就要改變，與祂榮耀的

身體相似。當這位榮耀的主回來的時候，我們的身體得贖，神的國度建立，我們都

與主一同分享祂的榮耀，我們能夠與主一同坐在寶座上。這是主再來的榮耀。這難

道不吸引我們嗎？ 



 

18 
 

我們的主用甚麼來呼召我們？主用祂的榮耀，祂的美德來呼召我們。感謝主，

主的美德是甚麼？祂答應我們祂要再來，祂是守約施慈愛的神，祂的美德告訴我們

說：“我要再來接你們”。約翰福音中我們很熟的話：“我去為你們預備地方，預

備好了，我就來接你們去。”其實主說派天使來接，我們就很滿意了，不是嗎？派

來一個米迦勒，派來一個迦百列，或是基路伯，或是撒拉弗，哎呀，太得意了，不

是嗎？我們頭抬得高高的就回去了。不，主說：“我自己來。”好像一個小朋友下

課了，要回家了，他要等誰來接他？爸爸來接，別人來我不要，我要爸爸。主說祂

自己來，祂來接我們去。 

我們怎麼回應主的呼召呢？新約聖經裏“美德”這個字用了三次，彼得就用了

兩次。彼得後書第一章用了一次：祂用祂的美德和榮耀呼召我們。第一次在彼得前

書第二章：我們要宣揚那召我們出黑暗入奇妙光明者的美德。我們不但得著呼召，

而且要宣揚，要表達出來。我講那麼多的美德，主對我們有要求，主說：你們要宣

揚這召你們出黑暗入奇妙光明者的美德。你來宣告，你來發表。弟兄姊妹有嗎？我

這樣說：你沒有見過怎麼宣揚呢？你沒有見過主的榮耀怎麼說主的榮耀呢？你沒有

見過主的美德怎麼宣揚主的美德呢？不是看看書就可以的，不是聽聽年長弟兄講道

就可以的，求主開我們的眼睛。我們眼睛打開了，就看見這位榮耀的主是何等的美

麗。 

主呼召我們說：跟隨我的人，要背起你的十字架，天天背起你的十字架來跟隨

我。我們沒有別的路走，若要知道主的美德，發表主的美德，只有一條路可以走：

我們要背起十字架。我可以這樣說，當你背起十字架跟隨主的時候，你跟主同走，

你就看到主的美德。如果你從來沒有背十字架跟隨過主，所有說到主的美德都是二

手的東西。只要你真背十字架來跟隨主，在人看起來最羞恥的標記，人可以把你看

扁、看不起；但是神說，這是榮耀。當背十字架來跟隨主的時候，你看到甚麼？主

的美麗在我們眼前顯現了：怎麼順服父神的旨意，怎麼謙卑，怎麼聖潔，怎麼真實，

再來的盼望何等的真實！我們就忍不住了，我們要宣揚那召我們出黑暗入奇妙光明

者的美德。 

親愛的弟兄姊妹，我們的神說：你們是因為我的榮耀而被創造的。你有滿足神

這個旨意嗎？ 



 

19 
 

 

禱告： 

主，求祢自己說話，聽見神兒子話的人就活了。主，祢說話，說在我們心中。

禱告奉靠耶穌基督的名。阿們！ 

 

（根據錄音整理、編輯而成，未經講員過目） 

2025.07.24 

 


	祂用榮耀和美德召我們02
	郭定强弟兄
	讀經：
	禱告
	神的旨意是要我們有份于祂的榮耀
	世人都虧缺了神的榮耀
	神作挽回的工作
	神子本有神的榮耀
	神的兒子道成肉身成為人子贏得榮耀
	主把人子的榮耀賜給我們
	主在我們生命中所作的都是為著叫我們得榮耀
	主把生命給我們才能分享祂的榮耀
	以馬內利是神榮耀的福音
	愛神就要讓神得著榮耀
	主住在我們裏面就能發表神的榮耀
	萬事互相效力，叫神的榮耀從我們身上彰顯出來
	基督的美德
	只為神旨意而活
	謙卑
	聖潔
	真實
	榮耀的彰顯是藉著十字架
	在十字架上是愛的榮耀
	在十字架上是得勝的榮耀
	主再來的榮耀
	禱告：

