
	準繩必拉在耶路撒冷之上03

	 

	孫國鐸弟兄

	 

	讀經：

	【亞一16-17】所以耶和華如此說：“現今我回到耶路撒冷，仍施憐憫，我的殿必重建在其中，準繩必拉在耶路撒冷之上。”這是萬軍之耶和華說的。你要再宣告說：“萬軍之耶和華如此說：我的城邑必再豐盛發達，耶和華必再安慰錫安，揀選耶路撒冷。”

	【亞二1-2】我又舉目觀看，見一人手拿準繩。我說：“你往哪裏去？”他對我說：“要去量耶路撒冷，看有多寬多長。”

	【亞四6-10】他對我說：“這是耶和華指示所羅巴伯的。萬軍之耶和華說：不是倚靠勢力，不是倚靠才能，乃是倚靠我的靈方能成事。大山哪，你算甚麼呢？在所羅巴伯面前，你必成為平地。他必搬出一塊石頭，安在殿頂上，人且大聲歡呼說：願恩惠恩惠歸於這殿（或作：石）！”耶和華的話又臨到我說：“所羅巴伯的手立了這殿的根基，他的手也必完成這工，你就知道萬軍之耶和華差遣我到你們這裏來了。誰藐視這日的事為小呢？這七眼乃是耶和華的眼睛，遍察全地，見所羅巴伯手拿線砣就歡喜。”

	【結四十1-4】我們被擄掠第二十五年，耶路撒冷城攻破後十四年，正在年初，月之初十日，耶和華的靈（原文作：手）降在我身上，祂把我帶到以色列地。在神的異象中，帶我到以色列地，安置在至高的山上，在山上的南邊有仿佛一座城建立。祂帶我到那裏，見有一人，顏色如銅（原文作：形狀），手拿麻繩和量度的竿，站在門口。那人對我說：“人子啊，凡我所指示你的，你都要用眼看，用耳聽，並要放在心上。我帶你到這裏來，特為要指示你。凡你所見的，都要告訴以色列家。”

	【西二8】你們要謹慎，恐怕有人用他的理學和虛空的妄言，不照著基督，乃照人間的遺傳和世上的小學，就把你們擄去。

	【約十五26-27】但我要從父那裏差保惠師來，就是從父出來真理的聖靈；祂來了，就要為我作見證。你們也要作見證，因為你們從起頭就與我同在。

	【約十六13-14】只等真理的聖靈來了，祂要引導你們明白（原文作：進入）一切的真理，因為祂不是憑自己說的，乃是把祂所聽見的都說出來，並要把將來的事告訴你們。祂要榮耀我，因為祂要將受於我的告訴你們。

	 

	神一定要把我們作成彰顯祂榮耀的器皿

	這一次特會，我的負擔是交通“準繩必拉在耶路撒冷之上”。我們說過，這件事情與神的榮耀有密切的關係。因為我們的神有一個榮耀的心意，要藉著祂所造的人彰顯祂的榮耀。但是人類墮落之後，許多世人已經不能為神所用，只有神的百姓——特別是我們蒙恩得救的人——神要把祂的榮耀賜給他們，並且要藉著他們把這個榮耀彰顯出去。我們已經說過，榮耀就是神的自己。雖然有父、子、聖靈，卻都是榮耀：父是榮耀，子是榮耀，聖靈也是榮耀。我們真是滿心的感謝主，在神的創造中，神把我們擺在一個何等高的地位上，因為祂要用我們這些人作為彰顯祂榮耀的器皿。我們的神是何等偉大、何等榮耀、何等聖潔、何等尊貴，要用甚麼樣的器皿來彰顯祂這位神呢？當然，按照我們現有的情況是無法彰顯神的榮耀的。我們只不過是墮落的罪人，我們裏面滿了敗壞的天性；但神有榮耀的心意，祂要作工在我們身上，來模造我們，製造我們，一定要把我們變成可以榮耀祂的器皿。很多基督徒沒有這樣的思想，甚至很多人把基督教當成了宗教，那真是很可憐。

	聖經告訴我們，神是因祂的榮耀創造我們，因祂的榮耀揀選我們，因祂的榮耀救贖我們，神在我們身上的心意，遠超過我們所求所想的。感謝我們的神，許多弟兄姊妹蒙恩得救，經過多年之後，他們讀主的話，聽主的話，能夠明白一點主的心意，於是就能配合神的心意；然而大多數聖徒仍舊是渾渾噩噩、糊裏糊塗的。不管你清楚還是糊塗，神都揀選你，神一定要把你作成一個榮耀的器皿。有人在今生今世就明白神的心意，他們配合得多，故而能夠討神的喜悅。可能大多數人並不瞭解神在我們身上這榮耀的工作。

	為甚麼主回來之後有千年的國度呢？我個人感覺，因為就像我們如今在地上這種樣子，即便拉到天堂去，也會把天堂搞亂，所以在進入永遠之前，神還必須要作工。主回來時，少數的人可能活著被提了，大多數人要經過千年國度。你若今天不肯聽主的話，不願意讓神在你身上工作，神有辦法的。不管你多麼剛硬，不管你多麼自以為是，不管你多麼自私，只為自己生活；神的選召沒有後悔，這是神的大恩典。然而祂要用一千年來把你改造，因為彰顯神榮耀的器皿必須與神相配。這是何等的思想和意念！現今我們與神之間天差地別，但有一天我們都會改變。為此我們實在要感恩。

	 

	我常常想到這件事，只有俯伏在地把敬拜歸給祂：“主啊，我算甚麼樣的人？竟然蒙這麼大的恩，祢把我從這麼敗壞的光景中改變，到有一天成為一個榮耀神的器皿，彰顯神榮耀的實際。”

	 

	神的工作是有準繩的

	因此，神有個工作在我們身上，並且神的工作是有標準的，這就是我們這次所講的“準繩”。神在祂的建造上有祂的準繩，因為神的心意是要把我們拉到非常高的地位，所以祂必須按照祂的標準行事。

	我們承認，即使事奉主這麼多年，一想到在主跟前的光景，真是感到何等虧欠。直到今天，就像很多弟兄們講的，我們給主的難處多過給祂的好處，我們對祂只有虧欠。但因為祂的愛不改變，祂的揀選不改變，所以祂就無限忍耐地在我們身上作工。我們的神是全能的神，宇宙中沒有任何人、任何勢力能阻擋祂；然而我們還要記得，神在你我身上卻遇見了攔阻，我們敗壞的天性攔阻祂，我們對祂有虧欠。雖然我們對祂有虧欠，而神卻仍舊不放棄，仍舊一點一點作工在我們身上。

	先知撒迦利亞的眼睛被打開了，他就看見耶路撒冷必須按照神的準繩被建造。然後神有個應許給他：耶路撒冷必定豐盛，能夠蒙神的悅納；也必定發達。這告訴我們將來的結局是最好的。惟願我們在世的日子能夠多體貼神的心。

	我們必須謙卑在神的面前。我們知道我們實在算不得甚麼，但是在祂榮耀的計畫裏，祂一個一個地揀選你我，一個一個地拯救你我。我在第一堂信息中講到，神要按照祂的標準行事。我再說，而今在地上太少有人注意神的工作有標準，故我們的眼睛需要被打開。第二堂信息講到，神乃是藉著異象來啟示祂榮耀的旨意，讓我們知道祂工作的標準。祂一定要把我們作到祂心中滿意的光景，叫祂的榮耀真正從我們身上被顯明出來。經過漫長的人類歷史，我們的神因為有這麼一個目的，祂用了無限的忍耐，一個世代一個世代地作工。每個世代都給神難處，可我們的神從來不放棄。在我們身上也是一樣，神一點一點地作工在我們身上，但願主開我們的眼睛，叫我們能夠看見神的旨意，知道祂的標準在哪裏。

	 

	雖然我們要順服神不容易，但無論怎樣，只要我們有願意順服的態度，神的心也是滿足的。經過這次特會，但願我們比以往更順服主，更愛祂，更不敢在祂的工作上得罪祂。這樣也能叫主的心得著安慰。

	在舊約、新約的歷史中，我們看見在一片荒涼當中，總有少數人在神面前蒙恩，他們的眼睛得開，他們學習在地上拿著準繩跟隨神，有的人也把神的榮耀帶到地上。我們講過，譬如在摩西的時代，摩西按照神的標準行事，建造起會幕，就帶下來神的榮耀。大衛得著神所畫的藍圖，他的兒子所羅門把聖殿建造起來，神的榮耀就再次出現。這些都讓我們看見，在歷史中有一些人，他們明白神的旨意，他們手拿準繩跟隨神。若是神能夠得著一些人如此遵行祂的旨意，也能把神的榮耀帶到地上。當然，最讓父的心滿足的，是祂的兒子耶穌基督，祂把神的榮耀從天上帶到地上。

	 

	準繩在聖靈手中

	我們讀聖經時看見，這些人如何手拿準繩榮耀神。在撒加利亞書第二章記載，撒加利亞眼睛開了，看見有一個人手拿準繩。這句話會讓我們想起歷史中的很多人物，有的人好像也拿著準繩；但這裏的這個人其實是聖靈，神只能把準繩先交在聖靈的手中。

	以弗所書第一章讓我們清楚看見，神格裏面的父、子、聖靈，祂們是如何分工合作的：父作了計畫，子到地上來把它成全了，然後聖靈就根據主所完成的來執行。認真說，在整個歷史當中，聖靈才是真正握住準繩的，因為神不能輕易把這個準繩放在人的手中。特別是我們的主，經過三十三年半的時間，在地上受了那麼多的苦，付了那麼多的代價，最後流血捨命，成全了神的旨意，祂成了神工作最大的標準。我再說，神不能輕易把這個準繩交在人的手裏；若把這個準繩交給我們這些敗壞的人，我們就破壞神的工作了，因為我們是根本不可靠的。認真說，這準繩是握在聖靈的手中，我們必須明白這件事。聖靈是最大地握住準繩的那一位，我們只不過是跟隨著聖靈，在地上為主作見證。

	舊約聖經不僅說到有準繩，以西結書第四十章那裏還講到有一個人，是銅人，拿著麻繩和量度的竿。這裏告訴我們那個準繩是標準，這裏的麻繩和竿都是用來測量的。我們要知道，現今我們在地上所作的工、所有聚會，神都要按祂的標準來量一量。不要以為我們怎麼作都可以；不合神的要求，就被神擺在一邊。這是一件很嚴肅的事。

	當初耶路撒冷的教會，開頭的光景非常好，可後來他們偏離了，那些律法主義的人出來了，於是聖靈的工作就轉到安提阿去了。對耶路撒冷來說，這是神工作上的一次淘汰。我們要知道，在神的工作上，神從來不循人的情面。祂不管你是甚麼人，只要你違背祂的標準，祂就把你放在一邊。這在教會歷史上出現太多次了。請我們切記，準繩是握在聖靈的手中。

	聖靈來了，乃是為要榮耀主耶穌，見證主耶穌。在約翰福音第十四章到第十六章，約翰清楚說到主耶穌論到那位保惠師的事，那位保惠師就是真理的聖靈，約翰把祂工作的特性都寫出來了。要知道約翰福音的寫作時間，是在第一個世紀的末了，距離五旬節已經很久遠了，至少過了六七十年了。當五旬節的時候，使徒們經歷聖靈的工作，經歷聖靈的澆灌，經歷聖靈的充滿。他們說方言、行神跡奇事、已經很多年了。為甚麼約翰到了晚年寫約翰福音時，還要再論到聖靈呢？因為當時在神的百姓中，關於聖靈的經歷已經出現錯亂，就好像現今有很多人追求聖靈的經歷那樣，他們只注重說方言，只注重能力，注重醫病、趕鬼。這些在聖經中是有的，然而聖靈來最大的工作不是這些。因此，約翰把主耶穌在世的時候，如何論到這位保惠師重新寫出來。

	約翰是一個恢復的職事，他要把人從錯誤的光景中，重新帶回到正路上來。我們要追求經歷聖靈的工作，最好根據約翰福音第十四章到第十六章。我知道在弟兄姊妹當中，有的人一提到聖靈就很興奮，而有的人一提聖靈就害怕。記得有一次特會，我只不過是提到這位保惠師的工作，有些弟兄們的臉馬上就拉長了。因為他們被一些錯誤的東西影響，講到聖靈心裏就害怕。然而你讀聖經時，會發現聖經中論到聖靈的工作是多麼重要。整個使徒行傳中，使徒們作工、服事都是在聖靈的帶領底下，是聖靈在拉準繩，使他們的事奉能夠榮耀神。我們不需要因此懼怕，也不需要太興奮，而是要把聖靈的工作看清楚了，因為神把準繩交在聖靈的手中。一個世代一個世代過來，只有聖靈能夠拉這個準繩。這多麼重要！多麼重要！

	 

	約翰福音中有關聖靈的工作

	1、聖靈作我們的保惠師，住在我們裏面

	請允許我把約翰福音第十四章到第十六章裏，有關聖靈的工作再簡單提一下，因為我們很多時候都疏忽了。主在【約十四16】說：“我要求父，父就另外賜給你們一位保惠師。”這裏用了“保惠師”這個詞。“保惠師”也用在主耶穌的身上，【約壹二1】講到主耶穌也是保惠師。“保惠師”原文是“安慰者”，也翻作lawyer（律師）。主在肉身的時候就是保惠師，但祂這個保惠師受肉身的限制。祂與這個人同在，就不能與那個人同在，祂受到限制。主知道有個時候要來，祂要上十字架完成神的工作，祂要回天家了。另外一位保惠師要來接續前一位保惠師的工作，因此主在離世之前，非常鄭重地介紹這位保惠師。我們需要真正認識這位保惠師，因為離了祂，我們無法進入屬靈的實際。主在【約十四16】說：“我要求父，父就另外賜給你們一位保惠師，叫祂永遠與你們同在。”

	在約翰的職事裏，abide in（住在……裏面，安家在……裏面）這個詞是他用得最多的，這是一個奧秘的字眼。因為聖靈abide in（住在）我們裏面，所以我們就知道，在神眼中你我是何等重要。我們不是像上學一樣，去學校讀書，放學之後，我們就回家了，老師還在學校裏。不，現在神所差來的這位老師住在我們裏面，安家在我們裏面。這可厲害了！祂住在我們裏面，我們每天作甚麼祂都看得見，連我們心思想甚麼祂都知道。因為我們是要榮耀神的器皿，所以神必須在我們身上非常謹慎地作工。聖靈住在我們裏面，我們在哪裏，祂就在哪裏，祂抓住機會就在我們身上作工。神的工作不是外面的，而是在裏面的。人在地上作工，都是想從外面作到裏面。而神的工作卻是從裏面作到外面，但願我們能領會這樣的感覺。從今天開始起，你過屬靈的生活要格外謹慎，不要忘記有一位住在你裏面的；別人不知道，祂甚麼都知道。一方面來講，這會叫有些人覺得很害怕，但我們要領會神的帶領，這是祂極大的恩典。

	主說，聖靈要住在我們裏面，不僅如此，祂把父和子的同在也帶到我們裏面。我記得倪柝聲弟兄在英國時，好像是在《正常的基督徒生活》中，他對一班英國的弟兄姊妹們說：“讓我告訴你們一件嚴肅的事，神在你裏面。”我們要把這話聽清楚：神在我們裏面！有好多基督徒以為我們是將來要去見主，將來去見神，或者說，現在我們活在地上，到有一天我們回家了，就去見神。這真是大錯特錯。

	我年幼時，不知道為甚麼曾經去過一個天主教的學校，有個修女在教我們小孩唱歌，是散會時唱的歌，唱甚麼呢？“再見，再見，主耶穌”。意思說，我回家了，下禮拜再來看祢。真是這樣的嗎？不！請你記得，你若真的重生得救了，主就已經住在你裏面了，聖靈住在你的裏面，即使你回家了，祂也在你裏面。這是何等大的恩典！這就說明我們在神的眼中是何等尊貴。

	我們在剛得救時糊裏糊塗的，保惠師作我們的保姆。多麼尊貴！我常常對弟兄姊妹說，每一個作父母的，兒女都是寶貝。有時父母要出去作工，需要把小孩子交在保姆的手中。作父母的千挑萬選，最後找到一個可以託付的人。

	保姆非常重要。我的兄弟生了個兒子，非常寶貝，找了個日本人作保姆，結果有一天回來，發現他兒子講日本話；後來又換了個越南人，有一天吃飯時孩子說越南話。你就知道保姆對我們是多麼重要。我們是誰呀？神的兒女，天父的兒女，有誰夠資格來作我們的保姆呢？神乃是把我們交在聖靈的手中。這位保惠師住在我們的裏面，祂在我們裏面細細地作工。

	聖經有句話說：“不要叫聖靈擔憂”。我常常想，聖靈住在我們裏面，比主耶穌降生在馬槽裏恐怕更不容易。我們裏面比那個馬槽更可怕，然而聖靈帶著無限的忍耐住在我們裏面，從而叫有些使徒們開始明白聖靈的帶領。保羅告訴我們，要體貼聖靈，順服聖靈。我們現今的生活常常是叫聖靈擔憂的。求主赦免我們，並牢記祂住在我們裏面！

	 

	2、聖靈在一切的事上教導我們

	【約十四26】說到，聖靈來要教導我們一切的事。我們總是在外面找老師，其實外面的老師教給我們的很有限，很多時候也講不清楚，我們中國人常常講，有的老師是誤人子弟的。在教會裏，我在主面前真是恐懼戰兢，因為我面對的是誰呀？是天父的兒女。我不能隨便亂講話，若是我教錯了，那不得了，得罪天父啊。只有聖靈在裏面的教導最好，主說，祂會把一切事都教導我們。約翰寫約翰壹書時說：你們要順服恩膏的教訓，自有主的恩膏在凡事上教導你們，不用人教導。我年輕時聽到這話，覺得這太危險了，我們還是需要前面的弟兄，需要有經驗的人教導我們，而約翰居然說，不需要人教導。的確，經過這麼多年，我也說，不需要人教導。

	有一年我碰見一位年長的弟兄，我非常敬愛他。有一天我們在一起交通時，碰到有些事情我不會，我對他講：“我年輕時你都沒有教導我。”他說：“真是感謝主，還好，我沒有教導你，我若教了你就完了；教導你的是聖靈，你要跟隨祂在凡事上的教導。”的確，你如果會跟隨這位保惠師，祂就在一切事上教導你。

	 

	3、聖靈使我們想起主所說一切的話

	主在【約十四26】所說的話中還有一句，說到聖靈來“要叫你們想起我所說的一切話。”這是第一個世紀寫聖經的神跡。看看主耶穌的那些門徒，他們沒有受過甚麼高等教育。我們康登弟兄說他在學校是頂尖的，而這些打魚的人懂甚麼呢？主竟然找了這麼一班人。而那些文士、法利賽人，祂不要找的。而這些人，主開頭對他們講話，他們也記不住。有時候主說：“你們聽懂了嗎？”他們說：“我們聽懂了。”我每次讀到時都想笑，然而主一點都不著急。為甚麼？因為祂知道有一個時刻，聖靈保惠師來了，祂要讓他們想起主所說的每一句話。難怪這些使徒們記載主耶穌生平時，主所講的話，他們說：“耶穌這樣說”，沒有一個說：“那天好像祂這麼說的，我記不大清楚了，好像有這麼個意思。”若是換成我，就是這樣的，聽完道回去了，有人問：“康登弟兄講甚麼了？”我說：“大概講這些吧。”我不可能每個字都記下來。可是聖靈有奇妙的工作，能夠使你想起主所說的每一句話。常常有些年長的弟兄對我講：“我老了，現在記憶力壞了，讀聖經都記不住了。”他就不想讀了。我說：“你要讀啊，讀了忘了也不要緊。你所讀的，有一位幫你記住，到你真需要的時候，祂就告訴你了。”這是何等的恩典。

	雖然我們越來越老，記憶力越來越衰退，然而一點都不用擔心。很多世上的人整天吃補腦的藥，當然有時候也需要吃一點，不是完全不需要，但吃太多也沒有意義。你要相信有另外一位住在你裏面的，祂幫你記住主的話。這是多麼寶貴的事！故你儘量讀主的話，讀了忘記也不要緊；你忘記，祂記住了。這是基督徒奇妙的生活。

	 

	4、聖靈來是為主作見證

	主在【約十五26-27】說：“但我要從父那裏差保惠師來，就是從父出來真理的聖靈；他來了，就要為我作見證。你們也要作見證。”真正的見證是聖靈先在裏面作的，我們才能在外面為主作見證；是祂拉準繩，我們裏面才有標準。我們跟隨聖靈非常重要。我謹記Mrs. Jessie Penn-Lewis姊妹（賓路易師母）的話，這句話真的很寶貴。她說：“我們跟隨聖靈，要跟隨到冷血的地步。”意思是說，聖靈在你裏面最小的引導，你都要順服祂。這是太重要了！

	 

	5、聖靈來光照我們

	主在【約十六8】說到，保惠師來了，“就要叫世人為罪、為義、為審判，自己責備自己。”因為祂的光照，我們才能夠自己責備自己。我們這些人，如果不在主的光底下，我們看不見自己。責備自己是很難的，我們大多數時候稱讚自己，很多人在講臺上稱讚自己多麼愛主，如何跟隨主；很少有人在講臺上審判自己。主來了，光照我們，讓我們看見自己的本相。

	我記得二十幾歲出來事奉主，有一段時間，聖靈的光照在裏面，祂把我裏面整個光景顯露出來。我難過極了，我的情況彷彿清道夫在街上翻陰溝一樣，裏面翻出來的東西是臭泥，爛泥。聖靈在我裏面翻我，翻得我極其難過；儘管外面看不出來，儘管外面看這個孫弟兄還不錯。那段時間我真是難過。因著這個緣故，我從那天開始起，再也不敢隨便批評任何人。每次當我一批評，就看見自己還不如他呢，就看見我裏面多麼敗壞。你看，這是給我們多大的恩典。只有聖靈的光照在裏面，讓我們看見自己的本相，才會為自己而後悔，自己責備自己。這也是一個很重要的原則。

	 

	6、聖靈引導我們進入一切的真理

	【約十六13】這句話也是非常重要。這裏說：“只等真理的聖靈來了，祂要引導你們進入一切的真理。”這後面的“真理”一詞也可以譯作“實際”。我們聽見了那些道，聽見了那些話，可怎麼進入其實際呢？是聖靈把我們引入的。聖經中的每一句話，不是你用外面的努力來遵行的，只有聖靈帶領你才能進入。我們要學十字架的功課，碰見難處了，我們都知道一個基督徒要學習向自己死。有太多機會學這樣的功課。因為我有這個道理，所以有時碰見難處了，我想我一定要死，我必須向自己死，我一直對自己講話：“向自己死，向自己死。”然而越講裏面就越活，死不了，好難過啊！半死不活的，活得很難過，難受極了。只有在禱告中，聖靈在裏面引導，一下之間進入基督的死，滿天的雲霧就都消散，裏面的不滿意就都沒了，就完全安息了。這是真的。所有真理都必須容讓聖靈引你進入。

	有時候我們聽道，覺得很好，感謝主叫這個弟兄的話供應我了。不過我要請你慢一點，因為你還沒進入呢，不是聽懂這話你就得著了。要好好禱告，求聖靈把你引進那個真理。並且聖靈在我們裏面，把祂所聽見的事都告訴我們，也告訴我們將來的事。這位真理的聖靈在我們裏面作的是何等寶貴的事。

	 

	7、聖靈來是要榮耀主

	主在【約十六14】說，聖靈來“要榮耀我。”聖靈在我們身上最重要的工作，是要榮耀基督。多年以前，我知道一個在五旬節派的牧師。他們很注重靈恩，我過去也稍微注意了一下他們推動的靈恩運動。我常常留意從他們出來的信息中有沒有甚麼亮光，但很多時候叫我失望，因為出來的信息很簡單，根本沒有甚麼深度。不過這個人講了幾句很有意義的話：“聖靈來，祂不是叫人注意祂，而是叫人注意主耶穌。”我覺得這個人是懂得聖靈的。很多追求聖靈的人，眼睛整天都盯著聖靈，甚至禱告也是“聖靈啊，聖靈啊”。但聖靈說：“你不要注意我，要注意主耶穌。”因為祂來就是榮耀耶穌基督的。他還講了另外一句很好的話：“聖靈在地上的工作，是為建立基督的教會。”我覺得這倒是有點抓住了聖靈工作真正的意義。

	主藉著祂的靈把基督的榮耀帶到我們裏面，顯在我們的身上。約翰在晚年時，在約翰福音裏記下了有關保惠師的重要原則。經過了六七十年之後，他重新在神的百姓中間修正他們對聖靈的認識。我們真是滿心感謝我們的主，因為神把準繩放在聖靈的手中，所以在基督徒生活裏，跟隨聖靈就成了非常重要的經歷。

	祂在我們的生活中立標準，也以這些標準測量我們的生活，大大小小的事都測量。我們不會過基督徒的生活，我不知道你是怎麼想的，你覺得你會過基督徒生活嗎？我不會，但我們若跟隨聖靈的帶領，就會過屬靈的生活；我會跟從聖靈，就會作屬靈的工。這是何等重要的事。

	 

	所羅巴伯手拿線砣

	神的兒女們最好的教導本來是聖靈，這是我們在主面前需要確實明白的一件事。因為聖靈握住這個準繩，所以在歷史上許多跟隨聖靈帶領的人，他們手中也可以握住準繩。使徒行傳整個的情況都是這樣，其實舊約時代就已經是這樣。

	在舊約的歷史中，在撒迦利亞書第一章中，先知撒迦利亞不僅在異象中看見準繩，而且在第四章講到一個人所羅巴伯，他看見所羅巴伯怎樣手拿線砣。我們知道線砣也是一個標準，一個小標準；聖靈拉的是大標準。在我們生活中事奉中跟隨主，也有一個小標準。

	我記得我年輕時看鄉下人砌牆。他們用紅磚一塊塊往上砌，在牆的兩端拉一根繩子，還弄一個線砣。因為他們沒有那種真正的鐵線砣，所以他們綁一塊石頭，也是一個線砣，據此就有一個標準。我們看見在歷史中，有人事奉主是根據神的標準行事。神特別讓先知看見所羅巴伯，他手上拿著一個線砣。

	所羅巴伯是一個很平凡的人，在以色列百姓中也是個很平凡的領袖。他也許沒甚麼大恩賜，但他真的是愛神，願意順服神。當古列王下命令的時候，他答應神的呼召，願意放下一切回歸。以色列人第一次回歸，所羅巴伯和大祭司約書亞兩個人作領袖，可是這兩個領袖，尤其是所羅巴伯，實在不是很出色的領袖。我知道各處的聚會中，有些聚會的帶領弟兄們非常出色，弟兄姊妹們也很高興跟著好領袖。但跟著所羅巴伯，哎呀！怎麼找了一個這樣的領袖？可能會讓人失望。但請你不要失望，雖然他沒有多少才幹，卻是愛主。我們曉得以色列人從被擄之地歸回是不容易的，他們被擄到巴比倫七十年，我想所羅巴伯可能就在被擄之地出生。那時候以色列人的所有事奉都失去了，他們的光景淒涼，非常軟弱，整個談不上有甚麼氣氛。在那樣的光景中，所羅巴伯自己又很軟弱，但他裏面居然有一顆愛主、願意順服主的心。

	七十年不簡單啊，我到美國五十多年，我的兒子、孫子都出生了。有時候我看他們，就想到我從遠東來，知道過去教會的光景是怎樣的，可他們卻完全不知道。為此我常常為他們禱告，求主保守他們，讓他們在這個環境中長大，仍舊能明白主的心意。

	 

	我們在美國生活年日久了就知道，我們還受一點過去背景的影響，但在這裏長大的都是美國公民，外面看起來是黃的，裏面卻是白的，被稱作“香蕉人”。這就不容易了。你就知道被擄這七十年對猶太人是何等大的試煉。難怪當神呼召人回去的時候，只有少數人回去。

	在第一批回去的人中間，所羅巴伯作他們的領袖。先知在異象中看見，神對撒迦利亞說：“你看見所羅巴伯嗎？不是倚靠勢力，不是倚靠才能，乃是倚靠我的靈方能成事”（參見亞四6）。所羅巴伯沒有勢力，也沒有才能，他不像以斯拉那樣認識當代的君王，也不像尼希米那樣和君王很親密；雖然他們愛神，不願意倚靠這些君王，可讀他們的故事就知道，他們多多少少得到這些君王的幫助。所羅巴伯可能就是一個走在巴比倫城裏的猶太人，沒甚麼人認識他。他沒有勢力，沒有才幹，但他會跟從神的靈。當他跟從神的靈的時候，神就叫先知撒迦利亞說：“大山哪，你算什麼呢？在所羅巴伯面前，你必成為平地”（亞四7）。這也是教會歷史上的故事，神曾經用了很多在人看來算不得甚麼，沒有勢力，沒有能力的人，然而大山卻在他們面前被夷為平地。

	所羅巴伯對我個人來說是很大的激勵。倘若你去事奉主，背後有人support（支持）你，你總是放心一點。1978年我到西雅圖時甚麼也沒有，拎了一個皮箱，帶著我的妻子和兩個幼小的孩子，我就跑到西雅圖去了。沒有甚麼錢，也不認識多少人，就在那裏開始聚會了。我們可以沒有勢力，可以沒有能力，可我們不能不倚靠聖靈。當我們能倚靠聖靈時，就看見任何的攔阻在我們面前都算不得甚麼。

	並且他把一塊石頭放在殿頂上，甚麼叫殿頂上的石頭呢？頂上的石頭一放，就表示這整個屋子都被建造起來了。在這麼軟弱的光景中，他倚靠主的靈，立了聖殿的根基，把聖殿整個建造起來。我們讀撒迦利亞書第四章，就看見這個軟弱的器皿在聖靈的帶領下，作了何等榮耀的事。這足見不管你感覺自己多麼軟弱，你不用去羡慕別人的恩賜，也不用去羡慕人家的口才，你只要好好的跟隨聖靈，神要用你，你能夠在神手中成為一個有用的器皿。

	因此聖經在那裏講說：“誰藐視這日的事為小呢？”（亞四10）；“這日的事為小”原文是“小事的日子”。所羅巴伯沒甚麼才幹，他只能作小事、作小工。但誰敢藐視他呢？只要一個人能被神用，就沒有人可以藐視他。

	記得剛到西雅圖時，我在主面前禱告：我是該為主作工呢？是開始一個聚會呢？主在我裏面給了我一個很小的提醒，主說：“你只要在小事上忠心就夠了。”這給了我何等大的鼓勵。現今很多人喜歡作大工，這一作就讓全世界人都知道了。我們不需要這樣，作大工是很辛苦的。我在過去的教會事奉中就看見那些大有恩賜、大有才幹的人，他們整天過的是不安的生活。有的人工作作到全世界去了，結果他就整天擔心這個背叛他、那個背叛他，連睡覺都睡不安穩。我這個作小事的人睡得非常安穩，倒頭就睡了。你看，這不是福氣嗎？你為甚麼要作大工呢？大工是神作的，我們只要在小事上忠心就好了。這是多大的福氣呀！因此，從頭一天直到今天，聚會人多了，我還是作小事。我從來沒感覺我現在要作大工了。

	所羅巴伯是神在聖經中給我們的一個何等美好的榜樣，特別鼓勵你我這些平凡人。你是否覺得自己很不平凡？我感謝主讓我作個平凡人，因我非常平凡，所以我事奉主就很安息。

	所羅巴伯只作了一件事情，就叫神的心非常喜悅。當他手拿線砣的時候，聖經中說甚麼呢？神的心喜悅。事奉神，最重要的事情就是討神的喜悅。

	保羅在世的日子說：“無論是住在身內，離開身外，我們立了志向，要得主的喜悅”（林後五9）。可見神的喜悅是一件寶貴的事情。

	我們知道在弟兄運動時期，有個弟兄叫John Gifford Bellett（柏勒），他講了個小故事很有意思。他說到，有一個媽媽有一個十歲的女兒，媽媽非常愛這個孩子，母女二人感情非常好。有一天小女孩作了錯事，她媽媽心裏很不高興。平時她來摟著媽媽，媽媽也會摟著她。那天她跑來摟著媽媽的脖子，媽媽把頭轉向別處。她抱著媽媽問：“媽媽，你還愛我嗎？”母親回過頭說：“愛你，但不喜悅你。”柏勒講的這個故事多麼生動啊。神愛我們是不改變的，但神不一定喜悅我們。一個人若能討神喜悅，是多麼寶貴的事情。甚麼叫作喜悅？喜悅就是讓神的心滿足。弟兄們講，神一滿足就顯出祂的榮耀。你要讓神的榮耀顯出來嗎？那就要討祂的喜悅。

	以諾就是這樣，他與神同行三百年，希伯來書裏告訴我們，在他被提之前，他已經得著神喜悅他的明證。每次讀到那裏我很羡慕。我們知道主要回來了，但主喜歡我們嗎？主看見我們能心滿意足嗎？願我們在地上的日子，全心追求討神的喜悅。保羅在他的書信裏提到神的喜悅，他在【羅十二1】說：“弟兄們，我以神的慈悲勸你們，將身體獻上，當作活祭，是聖潔的，是神所喜悅的；你們如此事奉乃是理所當然的。”神的兒女能把自己奉獻給主，這是叫神的心滿足、叫神很快樂的。神的國不在乎吃喝，只在乎公義、和平並聖靈中的喜樂；若是你們追求這幾樣，就得神的喜悅了。保羅在世的日子，他知道作一切事情都為討神的喜悅，神不喜悅的事情不能作。而我們今天完全不顧這些，所以神的榮耀顯不出來。

	因為所羅巴伯手拿線砣，這件事是叫神的心喜悅的；巴望主把這幅圖畫放在我們裏面。當今天神的標準在全地都失去，沒有人再注意神的標準的時候，求主讓我們願意照著神的標準行事。事奉主是寶貴的，但如若不能按照神的標準，作再多也沒有意義，沒法討神的喜悅。所羅巴伯甚麼都沒有，他也作不了甚麼大工，然而在建造聖殿的事上，他願意按照神的標準。

	我們聚會不管人多人少，最重要的是要按著神的標準。現在人都喜歡人多，把會所蓋得大大的；神不要看這些東西，神看裏面有沒有祂的標準。這幾天我們在這裏再三講到準繩的事情，在現今的世代太重要了。求主施恩給我們，要作神喜悅的事情。

	 

	約翰年老的時候拉準繩

	還有一點時間，我講一點關於約翰的事情。歷史上所有讀聖經的人都公認，約翰在世的日子，他是一個恢復的職事。今天早晨康登弟兄把約翰福音講得很多，他是幫了我，他講過的，我就不需要再重複了。我只簡單講一些原則。

	在頭一個世紀，約翰活到最後，他的同伴都過去了，都殉道了，甚至連保羅都殉道了。約翰還留下來，他是很孤單的；並且他在世的日子，教會的光景已經開始下墜，他自己也被放逐到拔摩海島上。神在異象中讓他看見亞西亞的七個教會，那代表歷世歷代的衆教會。那幾個可能在當時的聚會中還算是好的，然而讀啟示錄的前三章，我們發現那裏沒有一個光景在神面前是完全的。聖經告訴我們，就連所謂的非拉鐵非教會，也是略有一點力量，非常軟弱，其中也有難處。士每拿教會更是在苦難之中，其他幾個教會的光景失落得非常厲害，看起來一片淒涼。感謝神這時候興起約翰，在第一個世紀的末了，讓他成為衆使徒中最後一個拉準繩的人。何等寶貴，他在那麼大的年紀開始寫約翰福音，寫約翰壹、貳、叁書，寫啟示錄。這些聖經給歷世歷代的衆教會帶來極其重要的啟示，這些真理使很多教會能夠得著復興。

	到他晚年時他就引人注視基督，叫人認識基督，也叫人經歷基督。在那個艱難的世代中，約翰在他衰老的時候，仍舊為著神的工作拉起準繩。弟兄姊妹都知道他職事的特點，他的話很簡單，卻非常深奧。他的話一看都懂，其中的意義卻是非常豐富的。

	 

	生命在祂裏頭

	今天早晨我們的弟兄把約翰福音裏面的八個神跡、八個兆頭都統統講了。我們更要知道，【約一4】的話非常重要：“生命在祂裏頭”。這是非常寶貴的話，就我個人的領會而言，這是約翰福音裏的鑰匙，八個神跡的鑰匙都是在這裏。因為生命在祂裏頭，所以祂到哪裏，生命就在哪裏，生命一來，難處就解決了。

	請弟兄姊妹記得，“生命在祂裏頭”這句話有非常寶貴的意義。首先，當神要把生命賜給人時，神不能把這個生命直接給人，因為把如此聖潔的生命放在我們如此污穢的人裏面，生命就被玷污了；所以神把這個生命放在祂兒子的裏面，祂的兒子如同一個器皿，祂把生命放在祂裏面。這個生命就是神的榮耀，當主耶穌來到地上，在祂裏面把生命帶來了。難怪聖經中傳福音就講到：人信神的兒子就有生命，不信神的兒子就沒有生命；因為生命在祂裏頭。為甚麼要信耶穌？因為我們信耶穌才能從祂得著生命，這麼簡單的道理我們卻不知道。對此，我們在以後的生活經歷中仍要守住之：生命在祂裏頭。

	另外一個意思，在基督之外找不到生命。我們事奉主，只有把基督帶來了，人才得著生命。不能說這個弟兄好，他能供應生命；他乃是供應基督。因此在我們的生活、聚會、事奉中要非常非常注意。

	 

	多年前我曾經講過這個例子，但一個世代過去，新的一代起來，很多人沒聽過，今天請允許我再講一遍。我喜歡問這樣的問題。比如我們讀聖經，我要問：生命在不在聖經裏？生命在聖經裏嗎？很多人點頭了，但你錯了。你或許會說我膽大，聖經是神的話，為甚麼沒有生命呢？在約翰福音第五章，主曾經對猶太人說：“你們查考聖經，因為你們以為內中有永生；給我作見證的就是這經。然而，你們不肯到我這裏來得生命”（約五39-40）。主在這裏告訴了我們讀經的秘訣，讀聖經不是光記字句，不是故事，不是教條，你必須摸到聖經中的基督，才能夠得著生命。因為聖經很明確地告訴我們，生命在祂裏頭，不在字句的裏。我們常常講，聖靈解開主的話語，就叫我們能夠得著基督的意義，我們就能夠享受在基督裏的豐富；因為生命在祂裏頭。這太重要了。請你記得，讀經時要摸著生命，摸著生命，聖經對你就是開放的。

	我們基督徒有很多生活上天天在作的事，我再問：生命在不在禱告裏？你或許覺得問這個問題很彆扭，卻很重要。你會發現有的人禱告有生命，有的人禱告沒有生命。這是真實的，對不對？為甚麼有生命呢？因為他摸到基督了，他的禱告是來到基督跟前，他不是光用一些詞句，也不是美麗的辭藻。我們老基督徒要特別注意，因我們以為自己很會禱告了，開口就禱告。要記得，我們要來到基督這裏摸到基督，禱告才有生命。約翰在晚年時，他真是修正我們基督徒屬靈的生活。

	我再問一個問題，生命在不在詩歌裏？你可以大膽地告訴我，在不在裏？沒有人敢講，怕得罪主對吧？生命不在詩歌裏。那我們唱詩歌幹嘛呢？當我們唱詩歌時，要摸著詩歌中的基督，就摸到生命了。不在乎詩歌變來變去，最老的詩歌，只要我們唱的時候心是向著主的，摸到基督了，就摸到詩歌中的基督，那我們就摸到生命了。

	最後一個問題，生命在不在聚會裏？這都是叫我們很難回答的問題，但非常重要。生命不在聚會裏，在聚會裏只有摸到基督，我們才摸到生命。在70年代的時候，我們受到教導：無論你在哪裏，你同別人講話要保守主的同在，你來聚會也要保守主的同在。你們原諒我這樣講，有時候我們的講臺並不是很精彩的，講的道聽起來想睡覺。有很多弟兄姊妹在聚會中睡覺，在家裏睡不著，來到聚會反倒睡著了。你若知道怎樣保守主的同在，下一次聚會所講的道若叫你有得著，你會得供應；若沒有得著，仍舊得生命，因為你保守主的同在。這是基督徒的秘訣。我們今天聚會就來了，根本沒想到這些事情。當神的靈運行，把基督的同在帶進來時，就看見整個聚會滿了生命。對此我們要學會之。

	時間不多，我不能再講一些經歷了。請弟兄姊妹記得，生命在哪裏？在祂裏頭。我們要牢記：生命在祂裏頭，這是我們得生命的根源。約翰到晚年時，用最簡單的話告訴我們，但我們需要領會。

	 

	重視個人與主直接的關係

	約翰的職事還有一個特點，就是直接。在約翰福音裏，他記載了很多個人和主的關係。有尼哥底母，也有犯罪的撒瑪利亞婦人，有瞎眼的，也有躺在畢士大池旁的那個癱瘓的。約翰為甚麼記載這些人物呢？因為他提醒我們要重視個人和主的關係，任何一個人都可以直接來到主面前，不需要任何人位於他與主之間。在教會歷史上曾經出現這樣的重大錯誤，譬如天主教就出現這種錯誤，禱告的時候要先向神父禱告，神父告訴馬利亞，馬利亞再告訴主耶穌，然後主耶穌再告訴天父，一層一層的居間階級。這是何等的錯誤。今天任何人都可以到主面前去，神非常注重你我與祂的直接關係，因此，我們必須建立我們個人與主的直接關係。並且約翰壹書說，在這樣的直接經歷中，我們可以聽見，可以看見，可以親眼看見，可以親手摸到（參見約壹一1）。這就告訴我們，我們與主的關係非常緊密。

	你聽見了，很寶貴！很多弟兄姊妹已經好多日子沒聽見主的話了。我不是說你沒聽見所講的道，而是說聽見主在你裏面的聲音，你眼睛也沒打開來看見主，並且能摸到是甚麼意思？比如我弟兄在我身邊，只有我能摸到他，你們摸不到，因我的距離近。神喜歡我們親近祂，與祂建立親密的關係。約翰到晚年很注重這些，我們必須與主有直接的關係。

	 

	注重實際

	還有一個詞是約翰用得很多的，我們翻作“真理”，其實就是“真實”，是“實際”。約翰才是最注重實際的，只有摸到基督，才真正摸到實際。實際就是指著神的兒子說的，不是我們一起來聚個會，講怎樣交朋友，講父母怎樣教養兒女——這是當今很流行的，大家覺得這是很實際的——原諒我這樣講，這些根本不實際。還有的弟兄就講夫妻關係，把這些夫婦一對一對拉到旅館裏，每天晚上坐在一張桌子跟前，點根蠟燭，然後對彼此說：“我愛你，我愛你”。這是傳道人作的事，我看見，心裏很難過，甚至有時候很生氣。怎麼會這樣作？他說：“這樣子他們就和諧了。”這實際嗎？太可笑了。

	我們知道，約翰是一個真正能把人帶到屬靈實際中的使徒。不是他帶我們，他告訴我們，聖靈能帶領我們。當我們在聖靈的帶領中摸到基督時，甚麼難處都過去了。那八個神跡、八個兆頭就是各樣不同的難處，且難處很大，甚至拉撒路都死了，死了也能叫他復活。主耶穌基督在我們裏面，祂能替我們解決一切的難處。我們必須要摸到基督。

	約翰不僅在他的福音書裏講到主的寶貴，也在他的書信裏告訴我們，主是我們生活中可經歷的。約翰福音講太初有道，約翰壹書講起初原有的生命之道。神不是光把一些道理給我們，而是要我們進入經歷中。到了啟示錄，他就告訴了我們耶穌基督的啟示。這個啟示讓我們看見主耶穌是人子，並那真正祭司的意義；他讓我們看見主耶穌是羔羊，真正作王的是羔羊。彼得告訴我們，將來我們要成為有君尊的祭司；約翰告訴我們，怎樣才是真正有君尊的祭司。

	 

	握住準繩討神的喜悅

	主耶穌基督的工作已經完成，神的準繩已經確定，而這個準繩握在聖靈的手中。我們是跟隨聖靈的帶領，握住這個準繩來生活、來事奉。主來的日子非常迫近了，但願主修正我們的生活，叫我們的光景真是能討祂喜悅，好叫祂來的時候，我們看見祂就歡喜，祂看見我們也歡喜。這是多麼寶貴的事。

	親愛的弟兄姊妹們，在我們的生活中，要尊重聖靈的主權。但願在這一點點時間裏，在聖靈的帶領中，我們每個弟兄姊妹都成為手拿線砣的人。不管環境怎麼改變，不管人怎麼看我們，不用討人的歡喜，握住線砣，討神的喜悅，跟隨基督。願主在那一天，讓我們所有弟兄姊妹都歡然進天國。巴望在這次特會中，主所說的話，求真理的聖靈引我們進入實際。我們都要好好禱告，因我們的機會並不多了，時機非常迫切。願主祝福所有弟兄姊妹。

	 

	禱告：

	主啊，我們真是滿心的感謝祢，祢把我們這些敗壞不堪的人揀選、救贖回來了。主啊，我們實在承認我們的不堪，我們真是一無良善，裏面沒有一樣是義的。但是，感謝祢，祢是全能的神，祢早知道我們的情況。祢要把我們這些卑賤的變為尊貴。主啊，祢藉著聖靈在我們裏面作工，讓我們學習順服聖靈的帶領，順服恩膏的教訓，叫我們的生活、事奉能夠按照祢的標準行。因為只有跟隨聖靈，我們才能走在祢喜悅的道路上。時間已經不多了，求祢的憐恤臨到我們，我們渴望那天能夠歡歡喜喜地來迎接祢。聚會可以過去，但願祢的話永不過去。但願這些話供應我們，幫助我們一直走到路終。主，我們謝謝祢的恩典。垂聽我們的禱告，靠耶穌基督寶貴的名。阿們！

	 

	 

	(根據錄音整理、編輯而成，未經講員過目)

	2025.07.26


