
	祂用榮耀和美德召我們02

	 

	郭定强弟兄

	 

	弟兄姊妹們平安，實在感謝主的恩典，我們可以一同在祂面前聚集。我深深地相信，主要把祂天上的祝福賜給我們。人的話算不了甚麼，我在主面前禱告，求主親自向我們說話。我們還是一同來讀一點主的話。

	 

	讀經：

	【賽四十三7】就是凡稱為我名下的人，是我為自己的榮耀創造的，是我所作成，所造作的。（這是大會的主題經文。）

	【彼後一3】神的神能已將一切關乎生命和虔敬的事賜給我們，皆因我們認識那用自己榮耀和美德召我們的主。

	【說明】這是我負擔的那部分。

	【約十七4】我在地上已經榮耀祢，祢所託付我的事，我已成全了。父啊，現在求祢使我同祢享榮耀，就是未有世界以先，我同祢所有的榮耀。

	【約十七22】祢所賜給我的榮耀，我已賜給他們，使他們合而為一，像我們合而為一。

	 

	禱告

	主，我們都讀了祢的話，求聖靈在這些話裏頭吹氣，好讓我們讀的不是字句，這些話在我們裏頭真成為我們的靈和生命。主，求祢親自向我們顯現，好讓我們都看見祢榮耀的自己。禱告奉耶穌基督的名。阿們！

	 

	神的旨意是要我們有份于祂的榮耀

	弟兄姊妹都知道這次大會的主題“你們是我為自己的榮耀創造的”。昨天晚上，我把我的負擔跟弟兄姊妹分享了一點，我們這位主用祂自己的榮耀和美德來呼召我們。我們裏頭應該何等激動，因為我們的主用祂自己的榮耀和美德來呼召我們。換句話說，我們將來的結局就是榮耀，就是基督的美德。主所作的一切就是榮耀，就是要把基督彰顯出來。

	今天早上我願意先問弟兄姊妹一個很簡單的問題：你榮耀嗎？這個問題你不用回答，也不用在我面前表態。我從小一直都感覺我自己一點榮耀都沒有，從小沒有人稱讚我長得很美，從來沒有的。只是說我一天到晚很頑皮，要勸我說：“哎呀！郭定強，你乖一點好不好？”我從來沒有感覺自己有榮耀，用外國人的話說就是Who cares?誰在乎呢？到底榮耀不榮耀，這件事情我自己不在意，我周圍的人好像也不在意。弟兄姊妹，很可能你對自己有沒有榮耀不是那麼在意：“哎呀！隨便吧，榮耀不榮耀跟我沒有關係，我得著救恩就好了；只要我不下地獄，我將來有榮耀的盼望，能夠到天上去，那就足夠了。我榮耀不榮耀不要緊，那有甚麼關係呢？”我們可以不在意，我們感覺不榮耀也無所謂，就像從小到大一直都沒有人稱讚我有甚麼好處。但是，你可以不在意，你可以說：“我榮耀不榮耀沒關係，我在人群當中，茫茫人海裏頭，誰也找不到我，在人當中我是最平凡最平凡的一個。我樣子也不太美，我頭腦也不見得比人家聰明，我作起事情來也不見得有甚麼作得很好，我感覺我是平凡得不得了的一個人。”弟兄姊妹，你可以不在意你有沒有榮耀，感覺榮耀不榮耀對自己來說好像不重要；但這不是神的心意。

	神的旨意是甚麼呢？神的旨意是我們每一個人都能夠有份在這個榮耀裏。這是神永遠的旨意。以賽亞告訴我們說，我們被創造有個目的，就是為了神的榮耀而被造的。你看看自己就知道這是不簡單的事情。不管別人給你甚麼樣的評價，也不管你自己如何評價自己，但有一個不能改變的事實，那是甚麼呢？神要把榮耀給我們，我們是為著神的榮耀而被創造的。如果你真看見這個，你就會發覺你在地上的生活不一樣，你的生命就不同。為甚麼？因為我們跟神的榮耀發生關係。

	 

	世人都虧缺了神的榮耀

	我們都非常清楚救恩的故事，今天早上我們再稍微溫習一下。我昨天說過，照著神的旨意，我們都披戴著神的榮耀，要把神的榮耀彰顯出來。但在羅馬書第三章告訴我們一句叫人非常傷感的話，就是“世人都犯了罪，虧缺了神的榮耀”。世人都犯了罪，神的榮耀就不能彰顯了。那怎麼辦呢？本來照著神的旨意，我們應該把神的榮耀彰顯出來。如果是我的話，你們這些人既然不能彰顯神的榮耀，那就算了，我重新造一個族類，再把另外一批人作出來，然後這批人就能夠把神榮耀彰顯出來。不可以嗎？感謝神，祂絕對有這個能力，但神不作這個事情。如果我們的神作這個事情，我們這班人就沒有盼望了。我們根本是虧缺神榮耀的一班人。

	 

	神作挽回的工作

	感謝神，我們神說，祂要作拯救的工作。換句話說，這是神愛的表現，神愛我們。照著我們自己，我們可能自暴自棄，我們對自己一點盼望都沒有，我們都放棄了，我們只會虧缺神的榮耀。神的榮耀怎麼能從我身上表現出來呢？放棄唄。但神愛我們，神說：這樣，我就作挽回的工作。神要作一件事情，讓我們都能夠有份這個榮耀。

	 

	神子本有神的榮耀

	剛才我們讀約翰福音，我想我們都懂【約十七4】這段經文：有一個榮耀是在創世之前的榮耀，是神兒子的榮耀。用希伯來書的話說是神榮耀所發的光輝，是神本體的真像。在祂裏頭沒有改變，也沒有轉動的影兒。在創造的起初，神的兒子就有這個榮耀。這是自有永有的榮耀，這是到永恆的榮耀，這是神格裏頭的榮耀。這位三而一的神，祂們共用一個榮耀，這個榮耀充滿在宇宙當中。連基路伯在這裏，他的眼睛都不能夠打開，他遮蔽著自己，不能在神面前抬起頭來。這個榮耀何等尊貴。

	 

	神的兒子道成肉身成為人子贏得榮耀

	對於這個榮耀，我們這班人一點辦法都沒有。神說：那怎麼辦呢？這些人都虧缺了我的榮耀，我要把榮耀給他，但是他得不到這個榮耀；這班被造的人，只有虧缺神的榮耀，他們變成了罪人。神跟罪不能夠有任何一點相容。那怎麼辦？怎麼能得到榮耀呢？這個榮耀怎麼進到我們生命裏頭呢？感謝主，我們的主耶穌基督，祂是神的兒子，祂有一個榮耀是創世之前與父神同享的榮耀。祂怎麼作？祂放下祂那個榮耀，祂把那個創世之前與父同享的榮耀放下來，祂成為了人子。聖經告訴我們兩個榮耀，一個叫神子的榮耀，這一個是我們沒辦法夠得上的；還有一個榮耀叫作人子的榮耀。

	只有祂成為人子，才能成功救贖；只有祂成為人子，我們這班人才有盼望；只有祂成為人子，祂才能在十字架上為我們贖罪；只有祂成為人子，才為我們開了一條又新又活的道路。希伯來書告訴我們說，這位人子為人人嘗了死味。神子是不可能死的，永遠的生命在祂裏頭。但感謝神，這位主耶穌成為人子，祂成為人子，就能夠為人人嘗了死味，然後就把我們這一班因著怕死而為奴僕的人救拔出來。因為祂是人子，祂勝過死亡，今天我們就不懼怕死亡了。約翰說，祂手裏拿著死亡和陰間的鑰匙。主說：“我曾死過，現在又活了，直活到永永遠遠。”主在地上不是這樣說嗎：“沒有人奪我的命去，是我自己舍的。”

	神的旨意是要我們得榮耀，很遺憾，我們的存在卻是虧缺神的榮耀。每一個在地上走動的人都有一個發表，就是虧缺了神的榮耀。每一個人被創造應該是彰顯神榮耀的，但是地上那麼多人在走動的時候，每一個都是一個標本——這是一個虧缺神榮耀的人。你自己不介意，你說：哎，有甚麼關係呢？我好好作人就是了，我好好享受享受生活就好了。我要看看吃甚麼、穿甚麼，那就滿足了。弟兄姊妹你滿意了，但神不滿意。神說，這不行的，每一個人都應該彰顯神的榮耀，不能虧缺神的榮耀。所以神的兒子成為人子，在我們生命的當中來成就神一切的旨意，這是福音的故事。今天早上，我不需要把這個故事重新再說一遍，我想我們都知道的。

	當我們主在地上走完的時候，腓立比書告訴我們說，神就用右手把祂高舉，祂得著天上、地上、地底下所有的權柄，祂贏得一個榮耀，這是人子的榮耀。這個榮耀跟祂神子的榮耀是不一樣的。神子的榮耀是祂本來就有的，祂不需要作甚麼。但是感謝神，這位耶穌基督，祂成為人子，在地上三十多年行走的時候，祂贏得了一個榮耀。我們的神用右手把祂高舉，祂得著的這個榮耀是祂贏回來的。

	我舉一個不太恰當的例子，一個王子在皇宮裏頭，他可以得著很多的尊榮，底下很多奴僕、大臣看見他都向他俯伏敬拜，這是王子有的榮耀。但有一天仇敵來了，要進攻這個國家，王子說：“讓我去攻擊仇敵。”王子出去，他打勝了，他把仇敵擄掠了，把所有仇敵都打敗了，把仇敵所有的奴隸都釋放了。當得勝的軍隊回來的時候，這位榮耀的王子帶著得勝回來，在他後面一群本來是怕死而作奴僕的人被釋放回來，那也是一個榮耀。那是甚麼榮耀？是得勝的榮耀。這是人子的榮耀。

	 

	主把人子的榮耀賜給我們

	我們感謝神，這個人子的榮耀是主來呼召我們一同有份的。在約翰福音第十七章，祂說：祢賜給我的榮耀，我已經賜給他們了。第一個是祂與父神同享的榮耀，我們不可能得到的。但是主說：祢賜給我的榮耀，我已經賜給他們了。親愛的弟兄姊妹，今天我們每一個人應該在這個人子的榮耀裏頭有份。這是我們主所作的。

	 

	主在我們生命中所作的都是為著叫我們得榮耀

	當我們主這樣作成祂榮耀工作的時候，我們在地上是有盼望的，主在我們生命中所作的一切，那就是為著榮耀，叫我們能夠在這人子的榮耀裏有份。以弗所書第二章說，我們都是祂手中的傑作，是在基督耶穌裏造成的。神所有的作為，沒有一點是不榮耀的。就好像一個最有名的藝術家，他所畫的每一張畫都是價值連城的。他的畫作掛在那裏，人家都說：“哎呀！這是名畫，是一個很有名的藝術家所畫的畫。”這不過是地上的。我們的神所作的只有一個標準，就是神的榮耀；所有神的作為只有一個結果，就是榮耀。所以我想保羅他心裏頭一定很激動，他說：我們本來是神手中的傑作。這位宇宙的神，這位榮耀的神，萬物都是被祂創造的，祂來作一個傑作，這一個傑作擺在宇宙當中，在宇宙中被展覽出來。那是甚麼呢？那就是榮耀。當然了，今天我們看自己實在夠不上去，我們怎麼敢說把自己展覽在宇宙當中呢？你怎麼說我自己夠榮耀，讓所有被造之物來觀看呢？不可能的。我們看自己滿了殘缺，是不是？想想我們自己的生活，我們腦子所想的，眼睛所看的，嘴巴所說的，手裏所拿著的，腳所走的路；原諒我說，沒有一個是榮耀的，沒有一點有神榮耀的彰顯；都是骯髒，都是污穢，都是叫神的榮耀受到虧缺。但我們感謝神，我們可以失敗，但我們的神從來不失敗；我們可以放棄自己，但神從來不放棄我們；我們可以自己說“我有沒有榮耀無所謂了，算了吧”；但神說：“不！你要成為榮耀”。

	約翰福音第十七章是這位大祭司的禱告，我們的主站在神面前，祂跟神說：祢賜給我的榮耀，我也給了他們。這是人子所作的，祂贏得這個榮耀，祂要分享這個榮耀。這本來是只有人子才有的榮耀，但感謝主，因著這個救恩，我們能夠有份于這個榮耀。保羅在羅馬書說：預先所知道的人又召他們來；所召來的人又稱他們為義；所稱為義的人又叫他們得榮耀。這是主的工作。我們本來虧缺神的榮耀，但神呼召我們，神稱義我們，然後叫我們得榮耀。

	 

	主把生命給我們才能分享祂的榮耀

	這個榮耀本來是人子獨有的榮耀。人子說：我把生命給他們，如果他們沒有我的生命，就不可能分享我的榮耀。在約翰福音第十二章，我們讀了就很清楚，那是人以為的榮耀。希臘人要來見耶穌，門徒以為人子得榮耀的時候到了，那些哲學家還要來請教耶穌問題呢。主耶穌知道人的心，這是地上的榮耀，算不得甚麼。主在這裏禱告說：“父啊，榮耀祢的名。”天上有聲音說：“我已經榮耀了我的名，還要再榮耀。”主還說：“一粒麥子不落在地裏死了，仍舊是一粒。”人子是那粒麥子，祂不落在地裏死了，人子的榮耀永遠就保存著人子的榮耀，我們沒希望，我們只看見一個完全的人。在人類歷史中有一個完全的人擺在我們跟前，我們看見了，發現距離太遠太遠了，我們根本不可能夠得上，根本不能夠有份，不能夠分享。但是主自己說，這粒麥子落在地裏死了，就結出許多的子粒來。這個初熟的果子，祂充滿了榮耀，我們這些果子也因著落在地裏死了的這粒麥子，就把榮耀彰顯出來。

	 

	以馬內利是神榮耀的福音

	這人子的榮耀是甚麼？祂告訴我們說，神與人同在的真實就在主的身上完全發表出來了。我們讀馬太福音就很清楚，主耶穌的名字叫作以馬內利，就是神與人同在。神怎麼與人同在呢？地上沒個一個器皿能夠盛裝神的榮耀，沒有一個器皿能夠讓神與人在一起。但感謝神，神的兒子來了，祂是惟一的器皿，讓神能夠在祂裏面滿足。所以約翰說，道成了肉身，支搭帳棚在人的中間。神滿意了，神滿足了，神的旨意成就了，神的榮耀就在人子身上彰顯出來。在啟示錄第二十一章我們看到，寶座上有大聲音說：“看哪，神的帳幕在人間！”怎麼回事呢？神兒子的工作成就了，在那個聖城新耶路撒冷。我們從來沒有看到過黃金是透明的，今天看到的黃金閃閃發亮，但是不透明。感謝主，這超過人肉體的眼睛能夠看見的，這透明的金子，把裏頭的榮耀完全發表出來。那個時候不需要點燈，不像今天我們需要點燈，神的榮耀就充滿在整個殿裏頭。這個透明的用器，這個聖城新耶路撒冷，就是我們每一位親愛的弟兄姊妹。聖城新耶路撒冷就是我們每一個聖徒被造成的，我們都成為透明的金子。

	我要表達甚麼？我們把神的榮耀彰顯在這個宇宙當中。可以這樣說，我們遠遠看到了，這是神的榮耀；但是我們走近來看，又看到有一個城牆。這城牆是每一個聖徒所組成的，是神的榮耀，也是藉著我們把這個榮耀發表出來。神的心意滿足了，所以在寶座上有大的聲音說：“看哪，神的帳幕在人間！”難怪保羅說，這個叫作榮耀的福音。對保羅來說，這實在太榮耀了，他看見人子的工作，他看人子所作的一切，他只能說這真是榮耀的福音。親愛的弟兄姊妹，今天我們得著這榮耀的福音，這榮耀的福音到底要作甚麼呢？這榮耀的福音要給我們甚麼呢？這榮耀的福音叫我們能夠有份於人子的榮耀，叫我們能夠把神的榮耀從我們生命當中彰顯出來。

	 

	愛神就要讓神得著榮耀

	因此，不是你說自己有沒有榮耀沒關係，你可以沒有關係，但神的心意不滿足啊。神為甚麼把我們擺在地上呢？神為甚麼花那麼多心思在我們生命裏頭作那麼多的工作呢？

	【羅八28】是我們都很喜歡的經文：“我們曉得萬事都互相效力，叫愛神的人得益處……”。我們是不是唯讀上面這段？我們都喜歡萬事都互相效力，叫我們得益處。所以丟了工作沒關係，萬事互相效力，我找到更好的，我可以得到更好的。這裏受了一點難處委屈沒關係，我還可以得到更美好的。這個觀念不太對，那我們怎麼去理解呢？保羅說叫愛神的人得益處，甚麼叫愛神的人？當然如果要講的話，裏頭有太多的內容可以講。愛神的人，我想有一個特點，他要神得著榮耀。是嗎？如果你真的愛神，你就在意我們神有沒有得著榮耀；如果你不愛神，只在意你自己得著甚麼，你就不介意神在我們的生命當中有沒有得著榮耀。

	我想不需要舉太多地上的例子來說明，我想我們都能夠明白，都能夠瞭解。如果你有個孩子，你真愛他，你把他裝扮得最好。如果是女孩，給她梳兩個辮子，穿最好的裙子；如果是男生，給他穿得很得體。為甚麼？因為人家看見這個小朋友，就知道他父母有沒有愛他，真愛孩子的父母總是把孩子裝扮得整整齊齊的。那這個孩子呢？也是小心地穿衣服，他不要父母擔心，他要父母喜歡，他要父母從他身上得著榮耀。這是愛的故事。

	 

	主住在我們裏面就能發表神的榮耀

	我們怎麼愛神？我們要神在我們身上看到這個榮耀，我們能夠彰顯神的榮耀。這個榮耀怎麼彰顯出來呢？我們的心是怎麼樣呢？很簡單地說，我們永遠要記得神與我們同在，這是最簡單的道理。

	十條誡命中有很多的“不可以”。到底我們該作甚麼？我簡單地說明，如果你知道主與你同在，你的生命自然就能夠發表神的榮耀；如果你知道神與你同在，所有生命的要求就很自然地發表出來。但很多時候我們忘記了主的同在，很多時候我們沒有來到主面前，不知道在我們生命當中祂跟我們在一起。會幕的故事、聖殿的故事告訴我們，神在那裏，那裏就有榮耀。

	保羅說：“豈不知（每當保羅說豈不知，就是我們都該知）你們的身子就是聖靈的殿嗎？”弟兄姊妹，當你知道神與你同在，知道人子祂所完成的工作就是以馬內利——神與人同在——我們這樣卑污的人，主就在我們的裏頭。昨天我說了，我們得著榮耀一個很重要的條件，就是在基督裏。在基督裏，我們就能夠進到榮耀裏去，我們就不用懼怕；因為基督遮蓋了我們，祂是那萬古的磐石。

	我們在基督裏得著一切的豐富，但我們在地上怎麼把這個榮耀彰顯出來呢？那就是基督在我們裏面。客觀的地位，我們在基督裏；主觀的經歷，基督在我們裏頭。如果基督在你裏頭，你難道不榮耀嗎？想想看，整個宇宙沒有一個容器能夠把基督盛裝起來，這是神兒子的榮耀，這是何等的榮耀：神的兒子，這位基督今天在你裏頭，祂在裏頭就是榮耀的發表。如果真知道神與人同在的實際，你就不用說你要過一個甚麼聖潔的生活，不用告訴你說榮耀是怎麼一回事。很自然的，你就把聖徒該有的生活發表出來。

	過去我在服事的時候，我有時候住在弟兄們的家裏，我非常感謝那些弟兄們的接待。有的時候我到弟兄家，有的弟兄家裏還有小朋友。他們就跟他們的孩子說：“這一個弟兄是來講道的，你在家裏不要弄得亂七八糟，東西從甚麼地方拿的，你要把它放回去。晚上10點鐘以後別鬧，郭弟兄要休息。”哎呀，這小朋友怎麼樣？他在那裏乖乖的，不亂丟東西，吃飯規規矩矩，晚上10點鐘也不能再鬧。到甚麼時候可以得釋放？郭定強走了。“哎呀！太好了，自由了，我喜歡幹啥就幹啥了。”

	我要說的是甚麼？今天如果主在你裏頭，基督在你裏頭不是你喜歡作甚麼就作甚麼，不是你要作啥就作啥，你喜歡怎麼樣就怎麼樣。有很多事情不是犯罪，好像聖經也沒有明說你不能作。但為甚麼不作？因為基督在我們裏頭。為甚麼有些地方你不能去？因為基督不能去啊。你有沒有跟主說：主，祢先等著，這個地方祢別去啊，我自己去就好。有位弟兄去談生意就這樣禱告，他說：“主啊，我去談生意，這些地方你最好別去，我在那裏講的話祢最好別聽。”會嗎？主在我們裏頭，祂永不離開。我們怎麼配得？我們怎麼值得？這個神與人同在的實際怎麼成就在我們生命當中？我們榮耀，因為主跟我們在一起。你知道嗎？你走在地上，天使看到這群蒙恩的人，每一個都是那個器皿，這個器皿盛裝了神兒子的榮耀。這是我們的生活，這是主在我們生命裏頭所作的。如果沒有看到這一個，我們就不懂得神所作的。

	 

	萬事互相效力，叫神的榮耀從我們身上彰顯出來

	為了叫我們能夠把神的榮耀彰顯出來，羅馬書告訴我們，萬事互相效力，不是只叫我們得到一點享受。為甚麼你的孩子那麼難辦呢？你要知道神要在其中得榮耀。為甚麼你遇見那麼多的艱難呢？因為神在這裏要得著榮耀。為甚麼神把這麼好的工作給你？你每年的薪水有7位元數字，周圍的人都沒有。你拿了最多的錢，你高興，你買房子，你買車子，買最漂亮的衣服穿上。神為甚麼把這個給你啊？不是叫你享受地上所有的東西，神要在你生命當中得著榮耀。順境也罷，逆境也罷，難處也罷，我們的神都作一件事情——萬事在互相效力——叫我們這班渴慕神榮耀彰顯的人能夠得著益處。甚麼是我們的益處？就是能夠成為這個器皿，讓神的榮耀從我們身上彰顯出來。

	 

	基督的美德

	彼得說，基督用祂自己的榮耀和美德來呼召我們，今天早上我們稍微來思想一點主的美德。當然，我實在沒有足夠的口才，也沒有足夠的度量能夠把基督的美德講得清楚。我深深地相信，很多年長弟兄在這方面所認識的遠超過我的認識。我今天早上跟弟兄姊妹分享一點點，但願我們一同得著激勵，我們都要有個羡慕，看到主用祂自己的美德來呼召我們。

	 

	只為神旨意而活

	甚麼時候神的榮耀彰顯呢？當神的旨意得著成就，神的心意得著滿足，神的榮耀就彰顯出來。弟兄姊妹，你有沒有想過，我們的主在地上三十多年，祂一生只有一個總結，只有一句話：祂在地上所有的，就是神旨意的發表。祂所有的工作也好，祂的行走也好，就是神旨意的成就。在基督那裏，祂生命不是分割的片段。沒有，祂只有一個，就是神的旨意。除了神的旨意之外，沒有其他東西了。

	我們不一樣，我遇到很多弟兄姊妹跑來問我說：“郭弟兄，這是不是神的旨意？這是神的旨意嗎？”我們把自己的生活分成好多個不同的片段。我們說：哎呀！這個是神的旨意我遵守；這個就不用了，這個不用問主，自己搞定，這個我自然去作就可以了。只在感覺生命有危機的時候，我們才跑到神面前來：神啊，祢必須要告訴我，這是不是祢的旨意啊？這是祢的旨意，我就要走；若不是祢旨意，我就拒絕。」那還算好的，有很多人連問都不問。我們不是把自己的生活分成了一點一點、一段一段嗎？我在這裏服事是神的旨意嗎？我來作這個工作是神的旨意嗎？年輕弟兄們，你到這個學校念書是神的旨意嗎？我們都把它分成一段一段來問主。這沒有錯，我們都需要知道神的旨意。但是我們主在地上怎麼樣呢？祂只有一件事情，祂在地上只有一個目的，就是神旨意的成就。

	在希伯來書第十章我們讀到這樣的話，主基督來到地上的時候，祂說：祢為我預備了身體，我來了，我就讓祢的旨意能夠成就在我的身上。對於我們的主來說，祂為甚麼有一個身體呢？這個身體存在只有一個目的，就是神的旨意能夠成就。

	我可以這樣說嗎？為甚麼你到地上來呢？為甚麼你要在地上過幾十年的生活呢？為甚麼你到這個學校讀書？為甚麼你拿到學位？為甚麼你跟這個姊妹走在一起？為甚麼你能夠有一個男孩，一個女孩，幾個孩子？這一切都在我們生命當中不斷地發生，不斷地發生。如果你說，我人生八十年、九十年、一百年就過去了，我跟其他人一樣：人家吃飯，我也吃飯；人家去旅遊，我也去旅遊；人家念書，我也念書；人家結婚，我也結婚；人家生了孩子，我也生了孩子；人家生病，我也生病；人家死，我也死。有甚麼分別？有甚麼意義？我們每一個神的孩子有個最重要的分別，一生是為著神的旨意而存在的。

	主耶穌在地上三十多年，祂所有的生活沒有別的要求，沒有別的需要，祂只有一個——神的旨意。從外面看起來還是一樣，我們主也吃也喝，祂在木匠的家裏也幫父親幹活，十二歲的時候也進到聖殿裏敬拜。在人看起來，這個小朋友一直成長，跟其他人沒有分別。真的沒有分別嗎？人看不出來，但我們的父神知道，我們主在地上只有一個目標，那就是神的旨意成就。今天基督在你裏面，這位要成就父神旨意的基督在你裏頭。你要作甚麼？你就應該把神在你生命當中的旨意成就出來。三十多年，我們在這裏一直提醒弟兄姊妹，我們感謝主，主一直都來告訴我們神永遠的旨意。這不是我們的口號，不是擺在我們前頭好像遙不可及的東西，而是我們的生活。我們主的一生，祂就是為了神的旨意而活著的。可以這樣說，如果把神的旨意從基督的生活中拿開，基督就沒有必要到地上來了。這是人子的第一個美德，也是神看見就歡喜的美德。不是你作了很多事情就是美德，也不是外面裝出來的就是美德。

	記得我年輕的時候，我看見那些年長弟兄走路很慢，所以我也學著他走路很慢。後來我才知道，他因為年紀老了，走不快了。他說話聲音很小很低，所以我講話的聲音也很低，不像今天嗓門那麼大。在我分享的時候，坐在我旁邊的弟兄才勉強聽得見。我以為這是屬靈，我以為這是發表主的自己；錯了，真的是太錯了，不是這樣。神怎麼得到榮耀？人子的美德是甚麼？祂的存在，祂活著只有一個目的，就是神的旨意。祂沒有把生活分成片段，不需要。因為祂的生活，祂存在就是神旨意的完全發表。

	 

	謙卑

	關於基督的美德，我們肯定知道，那是謙卑。甚麼叫謙卑？謙卑實在是一個驕傲的人不懂得的。讓一個充滿驕傲的人說謙卑，怎麼能說呢？我們可以把謙卑說很多的話，但是當我們看到主自己的時候，就知道謙卑是甚麼。我們讀到腓立比書第二章，那是謙卑最好的描寫。那裏怎麼說呢？祂與神同等不是強奪的。祂本來就得著這創世之前的榮耀，祂不是強奪的。祂倒空祂自己，好像走臺階一樣，一步一步從天上走下來，祂存心順服以至於死，且死在十字架上。我們讀到這裏就停了，我們以為謙卑就是到這個死地，就停在這裏。對，謙卑的人是應該把自己置於死地，但是如果我們把腓立比書第二章這段經文讀完，就知道當神把基督耶穌高舉，把超乎萬名之上的名給祂的時候，我們的主作一件事情，祂把榮耀歸給父神。

	甚麼叫謙卑？一面來說，我們願意把自己置於死地。但是有的時候背十字架，我們還會驕傲的，不是嗎？看到旁邊的弟兄，你有沒有說：“這個弟兄從來沒有背十字架，他不像我，我是背著十字架天天跟隨主的人。”就是背十字架，我們還是滿了驕傲，不是嗎？你說：“我為主死了”，在裏頭還是驕傲。甚麼時候真的發表謙卑？當你得著所有的一切，你贏得了一切，你說：“這一切榮耀是神的，我一點榮耀都沒有，我甚麼都沒有，一切榮耀要歸給父神。”講這話容易，但是在我們生活裏頭真是這樣的嗎？我們有的時候在主面前禱告說：“主，謝謝祢把這個給我。”我們享受主的恩典，我們享受主的祝福，我們享受主給我們的能力，我們享受主給我們的安息。當我們在享受所有這一切的時候，我們有沒有感覺：主，感謝祢，這一切都應該把榮耀歸給祢。

	我們的主在地上的生活，祂要把神的榮耀彰顯出來。我們看到主有各方面的美德，但感謝主，祂把榮耀歸給父神，祂就是那真正的謙卑。甚麼時候我們看見一個人的謙卑？不是說他作了很大的事情，然後說一句“感謝主”。我們常把這句話掛在嘴邊，我們說“感謝主、感謝主”，但心裏頭真的是要感謝主嗎？不單是感謝主，我們還要把榮耀歸給神。這是神兒子的美德，祂這個美德來呼召我們，要我們在地上過的是把榮耀歸給神的生活。

	 

	聖潔

	當然我們看到我們主的聖潔，主的聖潔是祂的美德。甚麼叫作聖潔？聖潔不是乾乾淨淨，聖潔的對面不是犯罪。聖潔最重要的意思是甚麼？就是被神所用，能夠被神所用的就是聖潔。在宇宙中甚麼是最貴重的器皿呢？馬利亞的玉瓶不過是一個預表，這個貴重的玉瓶裏放著香膏。最貴重的器皿是甚麼？就是能夠被神所用的器皿。保羅在提摩太后書怎麼來呼召我們？他說：在大戶人家有金器、銀器、木器、瓦器，我們要脫離卑賤，然後就成為貴重的器皿，合乎主用。甚麼叫作榮耀的彰顯？就是成為那貴重的器皿，能夠被主使用。甚麼東西是貴重的呢？是在於誰在用它。有的東西為甚麼那麼值錢呢？因為某人用過它，是不是？其實東西看起來很平常，但是因為某人使用過它，我們就感覺這很貴重。

	今天基督的美德來吸引我們，基督的一生是那個至貴重的器皿，沒有任何一個能夠使用祂，祂完全被分別出來。主自己說，祂聽見父所說的、看見父作的，祂才作。祂說：父作事，我也作事，神吩咐我作的我才作。地上的人給主耶穌很多建議，很多提議，有很多還是不錯的。像彼得跟主說：主啊，祢要愛惜祢自己啊，祢是神的兒子，祢是基督，祢怎麼可能死在十字架上呢？祢怎麼可以呢？他給主提個建議：祢要愛惜祢自己。主沒有答應，主清楚地知道，祂在地上只有一個目的，就是被神所用。祂是那個至貴重的器皿，祂是最聖潔的器皿。聖潔是甚麼？聖潔原來不是外面的，而是裏頭的。你跟主說：我的手被祢使用，我的腳被祢使用，我的嘴巴被祢使用，我的耳朵被祢使用，祢來用它。這是我們主的美德。這位有美德的主來呼召我們，叫我們一生被主使用。

	弟兄姊妹有沒有想過，有一天我們在天上，我不知道是不是這樣，這是我郭定強的版本。我們一群人都坐在這裏，我們都來交通，都來分享。然後有一個弟兄就問了：“郭定強，說說你在地上怎麼被主用啊？某某姊妹，說說你在地上怎麼被主用啊？”很可能你沒有話說，你說不出話來。為甚麼？我們記得馬太福音第七章的話就怕了，是吧？主說：你們不是奉我的名傳道趕鬼嗎？我不認得你，你是誰啊？你是作惡的人，離開我去吧。到底主說甚麼？我們忙這忙那，作這作那，以為為主作了很多事情，將來在這個大會裏頭，可以被主表揚。我們說：哎呀！我為主作了這個，作了那個。沒想到主這樣說：我不認得你，你是誰呀？弟兄姊妹，為甚麼不認得？因為主只要看到基督，你被主所用，你所發表就是基督的自己；如果你在這裏作所謂神的事工，你所表揚的是你自己，你所發表的是你自己，在你生命裏頭沒有看到基督，這個器皿所發表的沒有看到基督；神說這一切的服事算不了服事，這不是神所要的。我們怎麼被主使用？不是作了外面方方面面的事情。你說：我去看望弟兄姊妹，我去傳了福音。這都是服事，沒有錯，這真的是服事；但更深的一個問題要問的是，其中有多少的基督從你生命當中流露出來呢？在這個服事裏頭，你這個器皿能夠有多少基督從裏頭發表出來呢？我們的主，祂的美德是甚麼？祂是那個器皿，是被神所用，人看到這個器皿就看到神自己的榮耀。

	 

	真實

	我們再往前看，在基督的美德裏頭還有一個，就是真實。很可惜，中文翻作真理，就是把道理放得太重。其實原來的意思就是真。甚麼叫作真呢？換句話說，地上一切都是虛假的，主的話說得很清楚，這一切都是影兒。希伯來書告訴我們說，連律法的好處都不過是影兒，那實體乃是基督。我們的主在地上的美德是甚麼？祂是真。甚麼叫作真呢？就是把神的心意真的發表出來。

	我在這裏不需要細細地說明，神把很多關係放在我們生活當中。我們作父親，我們作孩子，這父子的關係真不真呢？當然真。但不是真，那個真，是天父跟我們的關係。我們娶了妻子，丈夫與妻子的關係真不真呢？真的。但不夠真，那個真實的夫妻關係乃是基督與教會。我們去上班，我們有自己的老闆或是底下的雇員，這個主人與僕人的關係真不真呢？當然是真。但是也不夠真，只有我們與主才是真正的關係，祂才是我們真正服事的目標。

	約翰說得太到位了。我們每天都喝水有沒有？我講完下講臺就喝水了。但這個水真不真啊？不真。主說我才是真正的活水，你喝了地上的水，還要再渴，還要再喝，只有我才是真。我們吃飯有沒有？待會兒我們去餐廳吃飯，擺在前面一盤盤的食物真不真啊？當然是真。但是也不真，主說：我是天上降下來的糧，吃我的就不餓了，地上的飯吃完了還要再餓，你得著我就得著真正的飽足。只有我們的主是真。

	用簡單的話說，我們主的眼光跟人不同，祂用神的眼光來看所有地上的事，祂看到這一切都會過去的，祂知道甚麼是永存的。祂對門徒說：你們不是看見這棵葡萄嗎？我告訴你們，我才是真葡萄樹。這是我們主的美德。祂的真說到祂沒有虛假，當然我們主沒有虛假，但這還不到位，主說，我是那個真的。所以主自己說：我就是道路，我就是真實，我就是生命。這是主的自己。

	感謝主，主把祂自己給了我們。今天基督在我們裏面，這三方面我們都可以有經歷了。我們看到甚麼是真的，看到生命的真實是甚麼，看到道路是甚麼。這個道路也是方法，中文翻作道路，其實不但是路，還是一個方法。今天我們不是要尋找方法嗎？很多人說這個事情怎麼辦，我們尋找方法，找到方法就可以解決事情。這是人作事的方向，我們人作事情就是有困難就想方法。有句話是我最近才學會的：“方法總比難處多。”就是說你不用怕，總有辦法的。對於我們來說，基督的美德，祂就是一切的方法，只有祂的出現，只有祂的自己，才解決了人生所有的困難。

	 

	榮耀的彰顯是藉著十字架

	我最後還必須要說的是，這個榮耀怎麼彰顯呢？都在十字架上。在那個時候最羞恥的記號就是十字架，沒有一個人喜歡十字架。在那個年頭，如果你被判死刑，那是沒辦法了。但是光叫你死還不夠，如果要判你死是掛在十字架上的話，那就是最羞恥的記號。但我們可以這樣說，地上最羞恥的時候，那就是最榮耀的時候。為甚麼？神的榮耀，神的旨意在這裏成就了。這個被掛在宇宙當中神的兒子，祂掛在木頭上，祂頭上帶著荊棘的冠冕，荊棘說明咒詛；祂被舉起來，被舉起來說明是被咒詛的。祂承擔人類所有的咒詛，把祝福傾倒下來。甚麼時候神的榮耀得著彰顯呢？不是人對你的稱讚。人可能譏笑你，說：你看你作這個事多羞恥啊，你怎麼能作這個事呢？但我們主不是這樣看。我們主最榮耀最榮耀的時候，就是我們認為最羞恥的時候，沒有人要的，我們主擁抱了十字架，祂被掛在木頭上。就好像我們常唱的Fanny J. Crosby（芬妮·克羅斯貝）的那首詩歌：“十字架，十字架，永是我的榮耀”（《聖徒詩歌》第78首）。這是我們主的美德。祂看見了，祂輕看地上的榮耀，祂接受了最大的羞恥，讓神的榮耀彰顯出來。

	 

	在十字架上是愛的榮耀

	不但這樣，在十字架上也是愛的榮耀，我就不用細細地說明了。這個榮耀發出來的光輝就是愛，因為充滿了憐憫，充滿了包容，充滿了赦免。怎麼把這個榮耀發表出來？在你生命裏頭有愛嗎？有包容嗎？有赦免嗎？有憐憫嗎？

	 

	在十字架上是得勝的榮耀

	然後我們在十字架上看到主得勝的榮耀。我們主在十字架上藉著死敗壞掌死權的魔鬼，祂得勝了，祂勝過了仇敵。祂復活了，祂把復活的生命給我們，祂把神兒子的生命給我們。如果祂沒有這得勝的榮耀，我們就得不著神兒子的生命，我們在地上就沒有能力過一個得勝的生活。

	 

	主再來的榮耀

	祂在十字架上不單是愛的榮耀，不單是得勝的榮耀，我們還有一個盼望，就是主再來的榮耀。我喜歡剛才我們唱的詩歌，前面姊妹寫得真是到位，當我們主再來的時候，我們沒有別的話可以說了，我們說：榮耀，榮耀，哈利路亞！裏頭的祝福太多了，我想你們都知道。保羅說，有一天我們卑賤的身體就要改變，與祂榮耀的身體相似。當這位榮耀的主回來的時候，我們的身體得贖，神的國度建立，我們都與主一同分享祂的榮耀，我們能夠與主一同坐在寶座上。這是主再來的榮耀。這難道不吸引我們嗎？

	我們的主用甚麼來呼召我們？主用祂的榮耀，祂的美德來呼召我們。感謝主，主的美德是甚麼？祂答應我們祂要再來，祂是守約施慈愛的神，祂的美德告訴我們說：“我要再來接你們”。約翰福音中我們很熟的話：“我去為你們預備地方，預備好了，我就來接你們去。”其實主說派天使來接，我們就很滿意了，不是嗎？派來一個米迦勒，派來一個迦百列，或是基路伯，或是撒拉弗，哎呀，太得意了，不是嗎？我們頭抬得高高的就回去了。不，主說：“我自己來。”好像一個小朋友下課了，要回家了，他要等誰來接他？爸爸來接，別人來我不要，我要爸爸。主說祂自己來，祂來接我們去。

	我們怎麼回應主的呼召呢？新約聖經裏“美德”這個字用了三次，彼得就用了兩次。彼得後書第一章用了一次：祂用祂的美德和榮耀呼召我們。第一次在彼得前書第二章：我們要宣揚那召我們出黑暗入奇妙光明者的美德。我們不但得著呼召，而且要宣揚，要表達出來。我講那麼多的美德，主對我們有要求，主說：你們要宣揚這召你們出黑暗入奇妙光明者的美德。你來宣告，你來發表。弟兄姊妹有嗎？我這樣說：你沒有見過怎麼宣揚呢？你沒有見過主的榮耀怎麼說主的榮耀呢？你沒有見過主的美德怎麼宣揚主的美德呢？不是看看書就可以的，不是聽聽年長弟兄講道就可以的，求主開我們的眼睛。我們眼睛打開了，就看見這位榮耀的主是何等的美麗。

	主呼召我們說：跟隨我的人，要背起你的十字架，天天背起你的十字架來跟隨我。我們沒有別的路走，若要知道主的美德，發表主的美德，只有一條路可以走：我們要背起十字架。我可以這樣說，當你背起十字架跟隨主的時候，你跟主同走，你就看到主的美德。如果你從來沒有背十字架跟隨過主，所有說到主的美德都是二手的東西。只要你真背十字架來跟隨主，在人看起來最羞恥的標記，人可以把你看扁、看不起；但是神說，這是榮耀。當背十字架來跟隨主的時候，你看到甚麼？主的美麗在我們眼前顯現了：怎麼順服父神的旨意，怎麼謙卑，怎麼聖潔，怎麼真實，再來的盼望何等的真實！我們就忍不住了，我們要宣揚那召我們出黑暗入奇妙光明者的美德。

	親愛的弟兄姊妹，我們的神說：你們是因為我的榮耀而被創造的。你有滿足神這個旨意嗎？

	 

	禱告：

	主，求祢自己說話，聽見神兒子話的人就活了。主，祢說話，說在我們心中。禱告奉靠耶穌基督的名。阿們！

	 

	（根據錄音整理、編輯而成，未經講員過目）

	2025.07.24

	 


